

## CENTRAL CIRCULATION AND BOOKSTACKS

The person borrowing this material is responsible for its renewal or return before the Latest Date stamped below. You may be charged a minimum fee of \$75.00 for each non-returned or lost item.

Theft, mutilation, or defacement of library materials can be causes for student disciplinary action. All materials owned by the University of Illinois Library are the property of the State of Illinois and are protected by Article 16B of Illinois Criminal Law and Procedure.

TO RENEW, CALL (217) 333-8400.

University of Illinois Library at Urbana-Champaign

DEC 1 6 2006

APR 07 PAID

When renewing by phone, write new due date below previous due date.

L162

L161-H41



G. Kyana seell ~ 1038

Джонъ Стюартъ Милль,

## утилитаріанизмъ.

## 0 СВОБОДѢ.

Переводъ съ англійскаго

А. Н. Невъдомскаго.

(2-е изданіе).

Съ приложениемъ очерка жизни и дъятельности Милля. Е. Конради,

С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Тицографія (быв). А. М. Котомина, у Обух. м. д. № 93. 1882. W. Keensenge

JENENHA GATNELIT

CBOSOAS.

22 Sept 51 Non

171.5 M59uRn

## Джонъ Стюартъ Милль.

Исторія жизни Д. С. Милля, не богатая внъшними событіями, есть, собственно говоря, исторія внутренняго развитія мыслителя; отдъльные эпизоды ея производять впечатлъніе философскихъ тезисовъ, последовательно развивающихся одинъ изъ другого, а внъшніе факты, отношенія и вліянія входять въ нее факты, отношения и влияния входять въ нее лишь по стольку, по скольку они объясняють эти внутренние процессы. Жизнь Милля проходила въ небольшомъ, избранномъ кругу, въ сторонъ отъ тъхъ поприщъ и соприкосновений, когорыя придають жизненной драмъ разнообразие сценическихъ эфектовъ и интересъ внъшняго дъйствия. Даже подъ конецъ своего погрища, когда онъ выступилъ на арену непосредственной политической дъятельности, Милль оставался тъмъ, что принято называть человъкомъ теоріи, въ противуположение почеловъкомъ теоріи, въ противуположеніе поз нятію о практичности, дъйствующей путемъ Есделовъ съ существующими предубъжденіями

1:

и уступовъ существующимъ фактамъ. Неподатливая «теоретичность» его сказывалась не только въ томъ, что онъ въ практической своей дъятельности отказывался считаться съ требованіями фактовъ, шедшихъ въ разръзъ съ логическимъ развитіемъ его принциповъ, и при этомъ не спрашивалъ себя, на сколько подобная неподатливость отръзываетъ ему возможность достиженія ближайшихъ, частичныхъ результатовъ, но еще и въ томъ, что даже въ теоретической постановкъ вопросовъ онъ большею частью становился именно на ту точку зрънія, значеніе которой наименье сознавалось въ данную минуту какъ приверженцами, такъ и противниками тъхъ или другихъ ходячихъ взглядовъ по этимъ вопросамъ. Въ виду всего этого естественно было бы предположить, что біографія такого человъка по отвлеченности своего содержанія и по кабинетному своему характеру можетъ представлять интересъ лишь для немногихъ тонкихъ цънителей всякой умственной роскоши, чувствующихъ себя привольно лишь на тъхъ высотахъ, куда не доносится шумъ толпы съ ея нестройными голосами и грубыми жизненными запросами. Между тъмъ оказывается какъ разъ на оборотъ: эта жизнь, протекавшая въ тиши кабинета, полна самаго живаго общаго интереса и самыхъ поучительныхъ выводовъ не только для психолога, интересующагося законами развитія единичной личности, взятой an und für sich, но и для такого читателя, котораго въ исторіи данной личной жизни преимущественно занимаетъ взаимное отношение между этой жизнью и окружающей общественной средою. Дъло въ томъ, что сравнительная замкнутость, въ которой про-ходила жизнь Милля, не была отръшенностью отъ окружавшей его общественной дъйствительности, а своеобразныя вліянія, при которыхъ слагался его умъ и характеръ были все-таки отражениемъ условий, общихъ его въку и странъ. Въ тиши его кабинета выработывались теоріи, обнимавшія наиболье существенные вопросы философіи, этики, политики и политической экономіи; сами англичане признають, что вліяніе Милля отразилось такъ или иначе на цъломъ поколъніи профессоровъ и мыслителей; вліяніе это не ограничивалось одними верхушками интеллигенціи, — оно распространялось въ ширь и въглубь общественныхъ наслоеній до того, что даже для самаго отвлеченнаго изъ сочиненій Милля, а именно, его «логики» понадобилось дешевое изданіе, которое сдулало бы его доступнымъ для кармана рабочихъ. Само собою разумъется, не всъ тъ выводы, къ которымъ приходилъ Милль по различнымъ вопросамъ, занимавшимъ его пытливый и разносторонній умъ, имъютъ одинаковую цену для науки и

для жизни; рядомъ со взглядами, дополняющими и развивающими теоріи его предшественниковъ, работавшихъ въ тъхъ же областяхъ мышленія, какъ и онъ, рядомъ съ оригинальными мыслями, впервые высказанными имъ и представляющими несомнънно прочное и цънное пріобрътенье для общественнаго сознанія, у него можно найти и такіе взгляды, состоятельность которыхъ подлежитъ сильному сомнънію. При всей своей органической, такъ сказать, антипатіи ко всему шаблонному, завзженному и отзывающему общимъ мъстомъ, Милль не всегда успъвалъ освободиться изъ подъ вліянія традиціонныхъ взглядовъ на столько, на сколько это было бы нужно въ интересахъ искомой имъ истины. Въ этомъ отношеніи онъ, какъ европеецъ и при томъ какъ англичанинъ, стоялъ въ особенныхъ условіяхъ, которыя у насъ, русскихъ, обыкновенно слишкомъ мало принимаются въ расчетъ при оцънкъ различныхъ дъятелей за-падно-европейской жизни, вслъдствіе чего и самая оцънка наша гръшитъ то какою-то ребяческою заносчивостью, то молчалинскимъ низкопоклонствомъ, дълая насъ неспособными разобраться въ разнообразныхъ и сложныхъ результатахъ западно-европейскаго мышленія, отличить въ нихъ положительныя стороны отъ отрицательныхъ, усвоить себъ первыя и предохранить себя отъ вторыхъ. Дъло въ томъ,

что Милль, какъ и всякій другой европейскій мыслитель, имълъ позади себя традицію долгой исторической жизни; подобная традиція не устанавливается искусственно тамъ, гдъ нътъ на лицо данныхъ, которыя заставляли бы людей дорожить прошлымъ и придавали бы этому прошлому живучесть и эластичность въ приспособлении къ измъняющимся требованиямъ времени. Но за то тамъ, гдъ эти данныя имъются на лицо, связь преемственности между прошлымъ и настоящимъ устанавливается сама собою. Самый смълый и последовательный новаторъ не такъ-то легко выкидываетъ за бортъ грузъ традицій, въкоторомъ, какъ онъ очень хорошо знаетъ, негодное или переставшее быть годнымъ бываетъ перемъшано съ богатымъ достояніемъ, сохраняющимъ свою ценность во все века; самый критическій умъ останавливается передъ тъми или другими гранями, подъ вліяніемъ чувствъ и привычекъ, воспринятыхъ съ дътства и, быть можетъ, унаслъдованныхъ отъ длиннаго ряда родичей. Трудно сказать, что перевъшиваеть въ этихъ особенностяхъ западно-европейскаго склада жизни,сопряженныя-ли съ нимъ преимущества или неудобства; по всвиъ ввроятіямъ, шеніе между тъми и другими мъняется въ каждомъ данномъ случав, смотря по личности. Какъбы то ни было, несомнънно то, что въ указанныхъ нами особенностяхъ существуетъ какъ обратная, такъ и лицевая сторона. Западно-европейскій мыслитель или дъятель не имъетъ надобности начинать свою работу ab ovo, онъ можетъ вести ее, опираясь на то, что уже создано предшествующими поколъніями въ дъкультурнаго, гражданскаго и научнаго преуспъянія; онъ почерпаетъ бодрость въ примъръ предшествующихъ дъятелей и въ той поддержкъ, которую всякій плодотворный починъ въ концъ концовъ находитъ среди общества, издавна привыкшаго мыслить, дъйствовать и жить полною, разностороннею жизнью. Онъ въ значительной степени избавленъ отъ той непроизводительной затраты силъ, на которую неизбъжно обречена личность, поставленная въ необходимость создавать собственными единичными усиліями всѣ внѣшнія и внутреннія условія, безъ которыхъ никакой плодотворный трудъ не мыслимъ. Все это, безспорно, составляетъ преимущество положенія западнаго мыслителя. Но съ другой стороны въэтихъ условіяхъ, способствующихъ спорости его труда, есть такъ же много подкупающаго и мъшающаго строгому безпристрастію критической оцінки. Онъ слишкомъ много обязанъ традиціямъ своего культурнаго историческаго прошлаго, чтобы не относиться къ нимъ съ сыновнею почтительностью, неумъстною тамъ, гдъ дъло идетъ о строгомъ,

нелицепріятномъ изследованіи истины. Тамъ, гдъ нагота ихъ неприглядна, онъ инстинктивно или сознательно отворачивается и сившитъ набросить на нее покрывало; окружающая его среда представляетъ не инертную, безформенную массу, напротивъ въ этой живой и дъятельной средъ, гдъ люди привыкли издавна ставить себъ опредъленныя цъли и стремиться къ нимъ дружнымъ и выдержаннымъ усиліемъ, самые предразсудки отличаются стойкостью и уступаютъ напору новыхъ истинъ не иначе, какъ подъ условіемъ, чтобы относительно ихъ была соблюдена извъстная, болъе или менъе сложная, форменная процедура. Считаться съ этимъ требованіемъ почти обязательно, а между тёмъ оговорки, дёлае мыя въ угоду ему, слишкомъ легко превращаются изъ условныхъ формъ вёжливости въ нъчто, затемняющее или извращающее смыслъ тъхъ истинъ, которыя имъется въ виду про-вести подъ этими въжливыми и безобидными формами. Хотя Милль по личнымъ своимъ наклонностямъ несравненно менъе большинства своихъ соотечественниковъ расположенъ быль подчиняться принятымъ условнымъ формуламъ и весьма энергично возставалъ противъ тираніи установившихся традиціонныхъ взглядовъ, представляющей оборотную сторону того, что въ Англіи называется общественнымъ мнъніемъ, тъмъ не менъе и онъ не

могъ, конечно, освободиться вподнъ отъ вышеуказанныхъ вліяній; каждый шагъ, который онъ дълалъ на пути къ этому освобожденію, требоваль отъ него болье напряженных усилій воли и сознанія, чёмъ тё, какими обставлено исканіе истины для мысли, не смущаемой, по выраженію поэта, ни «безплодными воспоминаніями», ни «напраснымъ разладомъ». Въ теченіе его жизни взгляды его по различнымъ вопросамъ измънялись подъ вліяніемъ размышленія и вившнихъ обстоятельствъ, но замъчательно то, что измънение это происходило не въ томъ порядкъ, который многими считается какимъ-то предустановленнымъ и непреложнымъ закономъ человъческаго развитія. Какъ извъстно, по этому ходячему взгляду, особенно распространенному у насъ, русскихъ, человъку положенъ извъстный предълъ возраста, до котораго ему естественно и позволительно измѣнять свои мнънія въ прогрессивномъ направленіи; затъмъ, когда настаетъ зрълый возрастъ, считается стель-же естественнымъ и даже въ нъкоторомъ родъ обязательнымъ для человъка убъждаться въ несостоятельности направленія, усвоеннаго имъ во время минувшаго Sturm und Drang-Periode, и проникаться уваженіемъ и сочувствіемъ къ тёмъ самымъ взглядамъ, которые были легкомысленно отвергнуты имъ, какъ отжившіе и несостоятель-

ные; предполагается, что наростающій запасъ жизненнаго опыта и окръпшая, достигшая полной зрълости способность мышленія непремънно должны тянуть человъка подъгору, а въ гору онъ можетъ подниматься только на легкъ, пока его знаніе жизненныхъ фактовъ ограничено, мысли не установились и разумъ не успълъ упорядочить броженье молодыхъ силъ. Жизнь Милля плохо подтверж. даеть эту теорію. Въ различныхъ фазисахъ развитія, черезъ которые проходила его мысль, мы замъчаемъ непрерывное движение впередъ, не замедляющееся и не останавливающееся вплоть до самой его смерти; суховатый и нъсколько педантичный раціонализмъ, усвоенный имъ отъ отца и отъ кружка бентамистовъ, среди котораго онъ провелъ свою мододость, сміняется болье человічнымъ и широкимъ міросозерцаніемъ, въ которомъ онъ, оставаясь въренъ первоначальному направленію, данному его мысли въ юности, сколько направление это представляло действительно плодотворное и могучее движение мысли впередъ, удъляеть мъсто соображеніямь и факторамь, упущеннымь изь виду первыми провозвъстниками бентамовскихъ теорій. Въ политико-экономическихъ его воззрѣніяхъ мы видимъ аналогичную перемѣну: третье изданіе его политической экономіи на столько разнилось отъ перваго изданія,

приверженцы правовърной политико-экономической школы видъли въ немъ почти перебъжчика изъ ихъ лагеря. Наконецъ, уже подъ старость онъ становится на сторону движенія, которое даже среди радикаловъ англійскаго парламента имъло мало искреннихъ приверженцевъ, - мы разумъемъ аграрное движение, въ Англи выразившееся въ возникновеніи союза сельскихъ рабочихъ подъ предводительствомъ Арчера и въ отстаиваньи такъ называемыхъ common lands, представляющихъ остатки до-феодальнаго общиннаго землевладънія, отъ захватовъ частнымъ землевладёніемъ, узаконяемыхъ парламентскими постановленіями. Последняя, предсмертная статья, вышедшая изъ подъ пера Милля и посвященная разбору замъчательныхъ изслъдованій Мэна о земельной общинъ въ Остъ-Индіи, была въ сущности горячею защитою этой формы землевладенія противъ техъ феодальныхъ взглядовъ, которые, подъ прикрытіемъ болѣе новомодныхъ юридическихъ и экономическихъ теорій, до Такой степени проникаютъ ходячія мивнія, принятыя върядахъ респектебельной части англійскаго общества, что ділають людей даже неспособными понять существованіе поземельныхъ отношеній, построенныхъ на принципъ общиннаго, а не частнаго землевладънія. Если мы вспомнимъ, что ученые и добросовъстные англійскіе юристы, искренно

желавшіе избъгнуть всякой ломки бытовыхъ особенностей, найденныхъ ими въ Остъ-Индіи, въ безъисходномъ недоразумъніи остановились передъ Остъ-Индскою сельскою общиною и послѣ долгихъ напрасныхъ поисковъ того лица, которому принадлежала-бы эта земля, поръшили, что она, должно быть, принадлежитъ чиновникамъ, жившимъ въ селеніяхъ для сбора податей въ пользу туземныхъ государей, - если мы вспомнимъ это, то для нась станеть понятно, что Милль дъйствительно долженъ былъ сохранить до самой смерти своей много свъжести и энергіи умственнаго почина, если онъ, уже шестидесятилътнимъ старикомъ, былъ способенъ стать въ этомъ вопросв на точку зрвнія, предполагающую полную отръшенность отъ принятыхъ, традиціонныхъ взглядовъ. Такая свъжесть и энергія, не слабъвающая съ годами, вовсе не представляетъ исключительное явление на Занадъ Европы, и можно-бы было перечислить цълый рядъ выдающихся дъятелей на различныхъ поприщахъ, которые до глубокой старости продолжали сами идти впередъ и вести за собою другихъ. Силы, отпущенныя человжку природой, гораздо эластичные, чымь обыкновенно думають, и о возможностяхь, заключающихся въ его природъ, нельзя судить по тъмъ результатамъ, которые послъдняя даетъ, будучи поставлена въ извъстныя условія.

Силы, лишенныя благопріятныхъ условій для проявленія во внъшней дъятельности, ржавъютъ въ бездъйствіи; тамъ гдъ жизнь вдвигаетъ все разнообразіе наличныхъ способностей въ обществъ въ тъсное русло, тамъ ростъ ихъ естественно останавливается прежде значительная доля возможностей остается безъ осуществленія. Но съ другой стороны, чёмъ болёе внёшнія условія облегчають человъку возможность проявлять свои силы во вижшней дъятельности, чъмъ болье окружающая среда представляеть выходовъ для способностей, тъмъ значительнъе становится въ обществъ и запасъ потенціальной энергіи. Складъ западно-европейской жизни еще далеко не достигъ всего, что было-бы желательно и возможно въ этомъ отношении, но все-же духовная живучесть западно-европейскихъ дъятелей и продолжительность производительнаго періода ихъ жизни объясняется ничёмь инымь, какъ тёми вліяніями, которыя научили западно-европейскія общества дорожить силами и способностями личности, какъ лучнимъ своимъ богатствомъ, и радушно встръчать починъ въ сферъ идей, какъ самое драгоцънное для себя пріобрътеніе. Помимо этихъ общихъ условій, указанная нами черта въжизни Милля объясняется еще личною особенностью его ума и характера, которую онъ самъ выразиль въ предисловіи къ своей автобіографіи

въ слѣдующихъ скромныхъ и полныхъ достоинства словахъ: «Мнѣ казалось, что въ нашу переходную эпоху мнѣній не лишено интереса и пользы изслѣдованіе постепенныхъ фазисовъ въ развитіи какого либо ума, всегда стремившагося впередъ, одинаково готоваго научиться и разучиться какъ въ тъхъ идеяхъ, которыя принадлежатъ ему лично, такъ и в тъхъ, которыя заимствованы

имъ отъ другихъ».

Условія, при которыхъ умъ и характеръ Милля получили первоначальный свой закалъ въ дътствъ и ранней юности, представляли такое странное сочетание благопріятныхъ и неблагопріятных в сторонь, какое не часто встрьчается въ жизни. Самъ Милль въ своей автобіографіи говорить, что колеблется ржшить, чего больше принесло ему воспитаніе, -пользы или вреда. Когда исторія этого, во всякомъ случав, своеобразнаго воспитанія стала доступною для читающей публики, какъ у насъ, такъ и за границей, общее вниманіе преимущественно остановилось на одной его чертъ, именно на той почти невъроятной массъ знаній, которую Джемсъ Милль счелъ нужнымъ передать своему сыну, начиная съ самаго ранняго дътства. Мальчикъ самъ не помнитъ, когда онъ началъ учиться греческому языку и только отъ другихъ слышаль, что ему въ то время было три года;

между восемью и двънадцатью годами онъ успъваетъ «основательно» пройти элементарную алгебру и геометрію, и вызываетъ досаду своего отца тъмъ, что не можетъ оси-лить безъ посторонней помощи дифференці-альныя исчисленія и другіе отдълы высшей математики. Списокъ книгъ прочтенныхъ и изученныхъ имъ за это же время способенъ пристыдить своею обширностью, а такъ же разнообразіемъ и серіозностью своего содержанія, любого студента средней руки; естественныя науки служать ему лишь пріятнымъ развлеченіемъ въ промежутки отдыха отъ другихъ зянятій. Когда ему исполнилось двънадцать лътъ, отецъ находитъ, что пора подняться «на новую высшую ступень обученія». Настаетъ очередь логики и политической экономіи; логика изучается по Органону, отъ котораго мальчикъ переходитъ къ латинскимъ схоластикамъ, а отъ нихъ къ Гобсу; при изученіи политической экономіи работы Рикардо по теоріи ренты и о денежныхъ знакахъ дополняются изустнымъ изложеніемъ отца по другимъ отдъламъ науки. Записки, въ которыхъ самъ мальчикъ долженъ излагать содержание этихъ уроковъ, исправляя ихъ до полной ясности и опредъленности выраженія, служать потомъ Джемсу Миллю матеріаломъ для его книги: «Основы политической экономіи». «Адамъ Смитъ» ока-

зывается, по мижнію отца, слишкомъ поверхностнымъ и онъ требуетъ, чтобы мальчикъ самъ примънялъ къ этимъ поверхностнымъ взглядамъ «болъе глубокія воззрънія» Рикардо, отыскивая все ложное въ доводахъ Смита и все невърное въ его выводахъ. И это на тринадцатомъ году. Четырнадцати лътъ мальчикъ заканчиваетъ учебныя классныя занятія и съ удивленіемъ впервые слышить отъ отца, что онъ знаетъ болъе другихъ молодыхъ людей, считающихся хорошо образованными. Если бы всъ эти изумительныя подробности не были приведены самимъ Миллемъ въ его автобіографіи, тонъ которой, дышащій глубокой искренностью, строгою правдивостью и благородною простотою, исключаетъ всякую мысль о хвастовствъ или пре-увеличеньи, то ихъ можно бы было счесть про-сто за баснословіе. Нътъ ничего мудренаго въ томъ, что подобные факты привлекли на себя общее внимание и что на нихъ преимущественно вращались толки, возбужденные автобіографіей Милля вслъдъ за ея появленіемъ; къ тому же съ перваго взгляда особенности домашняго образованія, даннаго Джемсомъ Миллемъ его сыну, коренились въ томъ же началь, которое, по общему признанію, составляеть больное мъсто школьнаго образованія какъ у насъ, такъ и за границей, и представляли чрезвычайно рельефный примъръ

того многоученія, о вредъ котораго уже столько разъ твердили міру. Разсказъ Милля о его дътствъ даль новый поводъ повторить всѣ тѣ разсужденія на эту тэму, которыя давно уже успѣли сдѣлаться общимъмѣстомъ. Одинъ «солидный» французскій критикъ, мнѣніе котораго по этому предмету служить отголоскомъ мнънія большинства, прямо высказалъ, что воспитаніе, подобное тому, которое Джемсъ Милль далъ своему сыну, неминуемо должно было довести до идіотизма всякую другую, менъе счастливо одаренную натуру. Самъ Милль, однако, быль на этотъ счеть какъ разъ противоположнаго мивнія. Если онъ, оглядываясь назадъ и видёлъ въ воспитательной системъ своего отца нъкоторые промахи, то такими промахами онъ считалъ чрезмърную строгость, исключавшую возможность нѣж-ныхъ задушевныхъ отношеній между отцомъ и сыномъ, а также перевъсъ, даваемый развитію разсудочной стороны въ ущербъ чувству съ одной стороны, и способности къ энергичному внъшнему дъйствію съ другой стороны. Что же касается обширной и разносторонней учебной программы, требованіямъ которой онъ долженъ быль удовлетворять въ такіе годы, когда для другихъ дътей едва настаетъ пора сколько нибудь серьезнаго ученія, то онъ относительно этой стороны своего воспитанья приходить къ заключенію какъ

разъ противоположному тому, на которомъ останавливалась критика, подтверждавшая этимъ примъромъ вредъ многоученья вообще. «Въ нашъ въкъ, говоритъ онъ, когда воспитаніе и усовершенствованіе его методовъ составляють предметь болпе усиленнаго, если и не болье основательнаго изученія, чёмь во всъ предыдущіе періоды англійской исторіи, полезно сохранить память о воспитанін, которое, каковы бы ни были всп прочіе его результаты, доказало, что можно преподать ребенку и основательно преподать гораздо большее количество знаній, чымг считаютг возможнымг вг ть ранніе годы, которые при обычных в теоріях воспитанія пропадають дарому». Такимь образомь самь Милль, такъ же какъ и большая часть критиковь, разбиравшихъ его автобіографію, находить опыть своего собственнаго воспитанія поучительнымъ, какъ наглядное доказательство несостоятельности существующихъ системъ школьнаго образованія; но та точка зрѣнія, съ которой онъ порицаетъ эти системы, діаметрально противоноложна общепринятой. Обыкновенно, какъ между противниками, такъ и между защитниками существующихъ системъ образованія считается дёломъ само собою разумъющимся, что существующее statu quo олицетворяетъ собою то, что мы выше назвали многоученьемъ.

Споръ идетъ лишь о томъ, следуетъ-ли сохранить это многоученье и даже нъсколько усилить его въ томъ направлении, которое установлено традиціями, унаслідованными еще отъ среднихъ въковъ, или же слъдуетъ замънить существующіе пріемы и программы болъе легкими и приспособленными къ неокръпшимъ силамъ дътскаго ума. Между тъмъ, какъ консерваторы школьнаго вопроса энергично отстаивають первое положение и на всъ лады силятся доказать, что стремленія прогрессистовъ неизбъжнымъ своимъ по-слъдствіемъ будутъ имъть пониженіе уровня образованія, люди прогрессивнаго направленія опираются главнымъ образомъ на непосильность того бремени, которое возлагается на дътскую физическую и умственную прина дътскую физическую и умственную природу требованіями существующихъ системъ. При постановкъ спора самый вопросъ о томъ, совмъстимо-ли сохраненіе и повышеніе существующаго уровня образованія съ законами развитія дътской природы и съ остальными требованіями, которыми разумно поставленное воспитаніе не можетъ поступаться ради однихъ только учебныхъ и образовательныхъ цълей, — самый вопросъ этотъ остается открытымъ. Правда, со стороны представителей прогрессивнаго направленія не было нелей прогрессивнаго направленія не было недостатка въ попыткахъ доказать, что господствующее направленіе, надрывая дітскія силы и не давая имъ соотвътствующаго ихъ природъ матеріала для упражненія, притупляеть, а не развиваеть умъ и, такимъ образомъ, не достигаетъ той цвли, которою оправдываеть свои притязанія. Но доводъ этоть въ концъ концовъ лишь доказываетъ несостоятельность защитниковъ существующаго направленія передъ тою задачею, которую они сами себъ поставили; изъ него еще отнюдь не слъдуетъ, чтобы эта же задача могла быть разрѣшена полнъе и удовлетворительнъе тъми измъненіями существующихъ системъ, которыя въ ходячемъ представлении большинства отождествляются съ прогрессивнымъ направленіемъ. Напротивъ, мы видимъ, что большинство тъхъ перемънъ, которыя предлагаются въ теоріи или вводятся на практикъ съ цълью приспособить къ требованіямъ современности типъ образованія, унаследованный западною Европою отъ среднихъ въковъ и считающійся многими за идеаль, даже для странъ, несвязанныхъ подобнымъ историческимъ прошлымъ, - мы видимъ, что большинство этихъ перемънъ не идетъ далъе облегченій въ методахъ и секращеній въ программахъ. Облегченія, даже тамъ, гдъ они дъйствительныя, а не воображаемыя только, и гдж они не сводятся на простую замъну крутыхъ пріемовъ, отуплявшихъ бременами тяжелыми и неудобоносимыми, болъе мягкими пріема-

ми, отупляющими автоматичностью, -облегченія эти, говоримъ мы, даже въ томъ наилучшемъ случав, когда они дъйствительно сберегаютъ силы, сами по себъ еще не въ состояни разръшить другую половину задачи образованія, столь же существенную, какъ и сбережение силъ: они не въ состоянии дать наличнымъ силамъ тотъ импульсъ, который побуждаль бы ихъ къ энергичной дъятельности и развиваль бы ихъ упражнениемъ; зачастую примънение этихъ облегченныхъ методовъ, даже при наилучшихъ намъреніяхъ, но при недостаточномъ чувствъ мъры и тактъ, порождаетъ тъхъ изнъженныхъ, разслабленныхъ и вялыхъ недоносковъ, которые, привыкнувъ пользоваться готовенькимъ, не знають и не хотять знать здоровыхъ, закаляющихъ усилій ума, стоящаго на своихъ собственныхъ ногахъ и доискивающагося истины на свой собственный страхъ и рискъ. Что же касается сокращеній въ программъ образованія, то мъсто, очищаемое ими отъ безполезнаго балласта, такъ и остается пустымъ, и самое образование едва-ли что выигрываеть отъ того, что загромождающій хламъ ненужныхъ свъдъній замъняется зіяющими пробълами, благодаря которымъ образование превращается въ рядъ отрывочныхъ поверхностныхъ свъдъній, — наиболье отрывочныхъ и наиболъе поверхностныхъ именно въ са-

мыхъ существенныхъ частяхъ знанія. Такимъ образомъ, если сторонники прогрессивныхъ общихъ мъстъ оказываются правыми въ томъ, что они говорять въ обличение недостатковъ традиціонной и все еще господствующей системы образованія, то защитники послъдней очень искусно умъють пользоваться слабой стороной своихъ противниковъ, выставляя себя приверженцами болъе высокаго и серьознаго образованія въ противоноложность тъхъ, для которыхъ вся задача преобразованій въ школьномъ дълъ сводится кь облегченіямъ и сокращеніямъ. Объ стороны оказываются равно правыми въ тъхъ упрекахъ, которыми онъ обмѣниваются другъ съ другомъ, и равно безсильными отстоять свои собственныя положенія.

Почва, на которую Милль переносить вопросъ, не имъетъ ничего общаго съ тою, на которой, какъ мы видъли, одинаково стоятъ какъ защитники консервативнаго направленія, такъ и приверженцы прогрессивности, не проникающей далъе поверхности явленій и не идущей въ сужденіяхъ своихъ далъе общихъ мъстъ. По его мнънію, существующія системы образованія гръшатъ не многоученьемъ, а малоученьемъ; ихъ оцънка умственныхъ силъ человъка въ ранніе періоды его развитія ошибочна не потому, что она слишла слишкомъ высока, а потому, что она слишла

комъ низка. На первый взглядъ такое мнъніе ръзко противоръчить общепризнаннымъ, безспорнымъ фактамъ: можно - ли говорить о расширеніи программы знаній, когда и безътого все время ребенка и юноши въ учебные годы поглощается работой, необходимой для удовлетворенія требованьямъ существующихъ программъ? Можно-ли предъявлять еще болѣе высокія требованья человъческимъ силамъ въ этотъ періодъ развитія, когда и безъ того большая часть этихъ силъ надламывается подъ бременемъ существующихъ требованій? Но эти возраженія утрачивають свою ціну, если мы вспомнимъ, что учить можно количественно очень много, качественно очень плохо, что косность силь, обреченныхъ на бездъйствіе и лишенныхъ возможности выпрямиться во весь свой естественный рость, въ сущности надрываетъ и истощаетъ эти силы ни чуть не менъе, чъмъ чрезмърная работа. Такимъ образомъ, мнъніе Милля не заключаетъ въ себъ ничего несовмъстимаго съ общепризнанными, несомнънными фактами. Остается ръшить, на сколько собственное его предположение о возможности достигать въ развити человъческихъ силъ и способностей большихъ результатовъ, чъмъ тъ, о которыхъ когда-либо снилось мудрецамъ ходячихъ теорій и практики, опирается на въскія фактическія данныя. Высказываеть онъ его во всякомъ случав не голословно. Такъ или иначе, воспитаніе данное ему отцомъ, не оправдало умозаключеній тъхъ, которые находили, что при обыкновенныхъ условіяхъ изъ ребенка, подвергнутаго такой необычайной, форсированной умственной культурь, могъ выйти только идіотъ. Голословность остается скорже на сторонъ того предположенія, что только исключительная, природная даровитость Милля спасла его отъ такого плачевнаго исхода. Это одно изъ тъхъ предположеній, которыя очень легко делать заднимъ числомъ, но которыя въ сущности ни доказать, ни опровергнуть нельзя. Самъ Милль держится относительно природныхъ своихъ способностей какъ разъ обратнаго мнънія: «Еслибъ я по природъ, говорить онъ, от-личался особенной быстротой соображенія, или обладалъ необыкновено точной памятью, или имълъ особенно энергичный, дъятельный характеръ, то этотъ опытъ не былъ бы убъдителенъ, но во всъхъ этихъ природныхъ качествахъ я скорве стою ниже, чвмъ выше обычнаго уровня; все, что я дёлалъ, могъ конечно дёлать всякій мальчикъ или всякая дъвочка посредственныхъ способностей и здороваго сложенія. Если я чего нибудь достигь въ своей жизни, то обязанъ этимъ, между прочими счастливыми обстоятельствами, тому факту, что, благодаря раннему развитію моихъ умственныхъ способностей трудами, отца

н выступиль на жизненный путь, могу смъло сказать, годами двадцатью пятью раньше моихъ сверстниковъ». Намъ нътъ надобности, конечно, принимать непремённо въ буквальномъ смыслъ эту скромную оцънку Миллемъ собственныхъ его природныхъ задатковъ; но мы не можемъ не допустить a priori, что необычайный и рискованный опыть этого воспитанія долженъ быль заключать въ себъ и такія условія, которыя составляли противовъсъ всему, что въ немъ было слишкомъ рискованнаго; эти то благопріятныя особенности и объясняють намъ, почему на зло встмъ ошибкамъ, крайностямъ и односторонностямъ, въ которыя Джемсъ Милль впадалъ въ воспитаніи своего сына, воспитаніе это въ общей суммъ дало все-таки результатъ поло-

жительный, а не отрицательный.

На первомъ планъ въ ряду этихъ особенностей стоитъ самая личность Джемса Милля и та умственная и нравственная атмосфера, которою мальчикъ дышалъ въ домъ своего отца и ближайшихъ его друзей. Джемсъ Милль былъ однимъ изъ наиболъ типичныхъ представителей, которыхъ восемнадцатый въкъ, съ своимъ философскимъ раціонализмомъ, своими освободительными стремленіями во всъхъ сферахъ человъческаго мышленія и дъятельности и съ своими античными идеалами гражданской доблести, насчитывалъ въ концъ

прошлаго и началъ нынъшняго стольтія по ту сторону Ламанша. Странное впечатлъніе производить эта группа людей, являющаяся въ самый разгаръ борьбы оффиціальной, торійской Англіи съ новыми идеями, все еще олицетворяемыми для нея Франціей, хотя и наполеоновской, живымъ свидътельствомъ той солидарности, которая свя. зываеть человъчество въ области идей и истинно-плодотворныхъ стремленій на зло всёмъ разъединяющимъ соображеніямъ близорукаго политиканства и всъмъ столкновеніямъ частныхъ, болъе или менъе низменныхъ, интересовъ, ошибочно принимаемыхъ за общіе и высшіе. Теперь, когда опыть трехъ четвертей стольтія даль намъ возможность отделить въ этихъ идеяхъ то, что составляетъ ихъ несомивнную великую заслугу передъ человъчествомъ на всъ времена, отъ того, что въ нихъ было ошибочнаго, или только условно справедливаго, для насъ трудно и, даже, невозможно относиться къ нимъ съ тою страстною исключительностью, которая свойственна неофитамъ и первымъ провозвъстникамъ; мы по необходимости прилагаемъ къ нимъ мърку тъхъ новыхъ задачъ и требованій, которыя зародились, или, върнъе, успъли вполнъ опредълиться лишь въ современной намъ дъйствительности, и находимъ, что идеи эти, блистательно справившіяся съ задачами своего

времени, не могли всего предвидъть и все предръшить. Но не взирая на все это, даже теперь, картина этого умственнаго движенія и отдёльные типы, порожденные имъ, не мо-гутъ не производить на насъ впечатлёнія своей цёльностью, величавостью и человёч-ностью, мирящею съ нёкоторыми строгими, почти суровыми чертами ихъ духовнаго об-лика. Однимъ изъ такихъ типовъ былъ и Джемсъ Милль. Сынъ мелкаго торговца или фермера въ графствъ Ангусъ, обязанный благотворительности тъмъ образованіемъ, которое онъ получилъ въ Эдинбургскомъ университетъ и за которое онъ, какъ предполагалось, долженъ былъ заплатить вступленіемъ въ духовное званіе, молодой человъкъ отказывается уплатить долгъ благодарности и въ тоже время обезпечить собственное благопо-лучіе, вступленіемъ на такое поприще, ко-торое не соотвътствовало внутреннему его убъжденію и на которомъ ему пришлось бы непрерывно лицемфрить или пріискивать компромисы съ своей совъстью. Онъ предпочитаетъ весь свой въкъ биться, добывая себъ хлъбъ сначала учительствомъ, потомъ литературною дъятельностью, и лишь подъ конецъ успвваетъ достигнуть сравнительнаго обезпеченья службою въ канцеляріи Остъ-Индской компаніи. При этомъ замѣчательно, что и этотъ поздній и не особенно блестящій успѣхъ былъ

достигнутъ Миллемъ вопреки всёмъ правиламъ и традиціямъ житейской мудрости. Его «Исторія Индіи», считавшаяся въ свое время классическимъ произведениемъ по своему предмету, отнюдь не могла, повидимому, расположить въ его пользу директоровъ Остъ-Индской компаніи; въ этой книгъ онъ оставался въренъ своимъ демократически-радикальнымъ взглядамъ, которыми онъ далеко опередилъ своихъ современниковъ-виговъ и которые заставляли его относиться съ необычайною для того времени строгостью критики какъ къ законодательству Англіи, такъ и къ партіямъ и классамъ, соперничествовавшимъ между собою изъ-за власти, но въ тоже время дълившимъ ее между собою. Съ этой точки зрънія, отдавая справедливость просвътительнымъ стремленіямъ и добрымъ намъреніямъ компаніи, тъмъ не менъе, Джемсъ Милль ръзко возставалъ противъ коммерческихъ привиллегій компаніи и осуждаль многія изь ея дъйствій. Такимъ образомъ, литературный успъхъ книги и впечатлъніе, произведенное ею, могли, повидимому, служить лишь помъхою житейскому успъху автора. Вышло однако на оборотъ: когда, годъ спустя послъ появленія книги, Джемсъ Милль выставиль себя кандидатомъ на одну изъ ваканцій, открыв-шихся вътомъ отдъленіи Ость-Индскаго бюро, которое завъдывало корреспонденціей съ Йндіей, то директора охотно его приняли. Джонъ Стюартъ Милль, упоминая объ этомъ обстоятельствѣ, говоритъ, что оно дѣлаетъ величайшую честь директорамъ компаніи. Мы думаемъ, что оно еще болѣе дѣлаетъ чести политическимъ нравамъ Англіи, въ которыхъ уваженіе къ праву критики и контроля въ общественныхъ дѣлахъ и сознаніе пользы и необходимости того и другого до того вошло въ плоть и кровь каждаго, что оно дѣлаетъ людей способными возвыситься надъ побужденіями мелкаго самолюбія и личнаго злопамятства.

мятства.

Рано порвавъ, какъ мы видъли, съ фамильными и общественными традиціями, пытавшимися толкнуть его въ избитую жизненную колею, Джемсъ Милль однако же сохранилъ и на новомъ пути, который онъ прокладывалъ для себя самъ, тотъ крѣпкій закалъ характера, который шотландскіе ковенантеры вырабатывали въ себѣ еще въ эпоху религіозныхъ гоненій. Жизненныя задачи, такъ какъ онъ ихъ понималъ и ставилъ себѣ, были нелегки, и много нужно было желѣзной воли и выдержки, чтобы справиться съ ними. На первыхъ же порахъ онъ самъ осложнилъ свое положеніе, женившись и приживъ шесть человѣкъ дѣтей, прежде чѣмъ матеріальныя человъкъ дътей, прежде чъмъ матеріальныя его средства дали ему право на такую роскошь въ глазахъ всёхъ благоразумныхъ лю-

лей. Такой шагь быль со стороны Джемса Милля непоследовательностью, такъ вакъ онъ быль ревностнымъ приверженцемъ теоріи Мальтуса. Впрочемъ, примъръ такой непослъдовательности еще ранже быль дань самимъ творцомъ знаменитой теоріи, такъ строго разграничивающей мъсто званыхъ и избранныхъ на жизненномъ пиру: какъ извъстно, самъ Мальтусъ былъ отцомъ многочисленнаго семейства, далеко не соотвътствовавшаго скромному его общественному положению, какъ пастора. Удивляться туть, конечно, нечему, такъ какъ жизнь вообще плохо вкладывается въ рамки произвольныхъ абстрактныхъ формулъ, игнорирующихъ ея требованья. Гораздо удивительные другаго рода непослыдовательность, сказывающаяся въ томъ фактъ, что человъкъ, подобный Джемсу Миллю, оригинальный и смълый умъ котораго во многихъ другихъ отношенияхъ опередилъ понятия своего въка, въ этомъ соціальномъ вопросъ могъ стать па сторону теоріи, крайне шаткой въ научномъ отношении и безнравственной по тъмъ выводамъ, которые изъ нея логически вытекають для общественной этики. странная непоследовательность, по всвиъ въроятіямъ, объясняется особенностями той эпохи, въ которую жилъ Джемсъ Милль и которая ръзко запечатлъла на всей его ду-ховной физіономіи свои черты. Какъ извъст-

но, конецъ восемнадцатаго и начало девятнадцатаго стольтія ознаменованы такими переворотами въ экономической жизни обществъ, которые, можно сказать, не оставили камня на камит въ прежде существовавшихъ формахъ. Уничтожение феодальныхъ привиллегий, какъ въ томъ, что онъ заключали въ себъ деспотическаго и стъсняющаго развитіе жизни, такъ и вътомъ, что представляло нъкоторую охрану и противовъсъ безгранично-свободной борьбъ противуположныхъ интересовъ; изобрътенья техники, однимъ взмахомъ упразднившія старыя формы производства и создавшія современную, капиталистическую и фабричную промышленность, - все это заключало въ себъ столько ошеломляющаго, неизвъданнаго, что люди, естественнымъ образомъ, останавливались передъ грандіозностью явленій и не въ состояніи были предвид'єть и расчитать ихъ послъдствій. Одновременно съ этимъ возникаетъ и новая наука, которая пытается подвести итоги экономической практикъ и сформулировать ея законы. Между тъмъ, какъ въ другихъ областяхъ человъческого мышленія, въ политивъ и въ философіи, люди могли опираться на труды предшествовавшихъ поколъній, тутъ имъ приходилось все творить съ самаго начала и при томъ творить въ такое время, когда опытъ новыхъ формъ, едва начинавшихъ обозначаться, не успълъ еще дать

никакихъ решительныхъ результатовъ. Этимъ то, повидимому, и объясняется та несоразмърность въ развитии философскихъ и политическихъ взглядовъ съ одной стороны, и экономическихъ теорій съ другой, которая неръдко озадачиваетъ насъ у лучшихъ и наиболъе добросовъстныхъ мыслителей той эпохи. Между тъмъ, какъ въ вопросахъ первой категоріи мы видимъ здравую критику, умънье проникать въ глубь явленій и широту взглядовъ, способную охватывать потребности не только настоящаго, но и будущаго, въ вопросахъ экономическихъ мы зачастую встръчаемъ одностронность и увлечение эффектными формулами, подкупающими своимъ кажущимся соотвътствіемъ съ общимъ прогрессивнымъ духомъ и направленіемъ эпохи. Если остатки этихъ взглядовъ и пріемовъ, перешедшіе отъ людей болъе крупнаго калибра къ мелкимъ современнымъ намъ эпигонамъ, не имъютъ себъ никакого оправданія при настоящемъ развитіи науки и богатствъ практическаго опыта, то въ людяхъ прошлаго

ошибки этого рода представляются если не неизбъжными, то вполнъ понятными.

Разъ коснувшись экономическихъ воззръніи Джемса Милля, мы считаемъ умъстнымъ указать, какъ эти воззрънія видоизмънились въ позднъйшихъ трудахъ его сына и позволимъ себъ для выясненія этой эволюціи на-

рушить послъдовательность нашего разсказа. Какъ извъстно, Джонъ Стюартъ Милль удълилъ въ своей политической экономіи видное мъсто вопросу о народонаселении и пришелъ въ этомъ отношении къ своеобразнымъ выводамъ, споръ о которыхъ и до сихъ поръ не можетъ считаться вполнъ исчерпаннымъ. Обыкновенно взгляды Д. С. Милля на этотъ вопросъ отождествляются съ мальтузіанствомъ чистой пробы; но въ дъйствительности они въ двухъ существенныхъ отношеніяхъ отличаются отъ этой послъдней теоріи, какою она была сформулирована своимъ творцомъ и донынъ находить себъ ревностныхъ приверженцевъ между разными докторами-панглосами, которымъ всякій доводъ кажется достаточно научнымъ, лишь бы онъ подтверждалъ излюбденное ихъ убъждение въ томъ, что все идетъ къ наилучшему въ наилучшемъ изъ міровъ. Вътомъ, что касается основной формулы Мальтуса, противуполагающей ариометическую прогрессію въ возрастаніи средствъ къ жизни—геометрической прогрессіи въ возрастаніи населенія, то Джонъ Стюартъ Милль доказываетъ, что соотношение между этими двумя факторами не можетъ быть выражено никакою опредъленною пропорціей, такъ какъ оно безпрестанно мъняется. Сравнительная быстрота или медленность въ возрастаніи средствъ КЪ жизни и населенія зависить отъ множест-

ва условій и общей, разъ на всегда установленной нормы, не существуетъ. Самое понятіе объ излишкъ населенія есть понятіе относительное: страна, ръдко населенная, можетъ страдать излишкомъ населенія, т. е. не имъть въ данную минуту средствъ для прокормленія своихъ жителей, и, наоборотъ, страна, густо населенная, можетъ стоять въэтомъ отношении въ несравненно болъе благопріятныхъ условіяхъ. При низкомъ уровнъ развитія производительных силь страны, никакое ограничение роста населения не помъщаетъ ей страдать излишкомъ ртовъ сравнительно съ наличнымъ количествомъ пищи, имъющимся для ихъ прокормленія. Всякій прогрессъ культурный, политическій и общественный, устраняющій препятствія, которыя сковывали производительность страны, и указывающій послъдней новые способы и пути, а также способствующій большей обезпеченности населенія, развитію въ немъ большей энергіи и установленію болже справедливыхъ отношеній между людьми, - всякій такой прогрессъ увеличиваетъ и способность страны прокормить болъе густое население и превращаетъ «лишние» рты въ нелишния и даже полезныя руки. Такимъ образомъ неподвижная формула Мальтуса у Джона Стюарта Милля становится на столько растяжимой, что на нее никакъ уже нельзя ссылаться, какъ на науч-

ное доказательство въ пользу панглосовскаго оптимизма. Съэтимъ «научнымъ» доказательствомъ повторилась таже исторія, какъ и съ большинствомъ доводовъ, претендующихъ подчинить живыя стремленія человъчества, вопросы людскаго горя и счастья какой то безстрастной и неумолимой логикъ вещей и замаскировать извъстныя пристрастія и извъстные предвзятые взгляды высшею объективностью, опирающеюся на знаніе естественныхъ и самодъйствующихъ законовъ. Болъе серіозное и дъйствительно безпристрастное изслъдованье выбиваетъ у этихъ доводовъ изъ подъ ногъ ту почву, на которую они опираются, и показываеть, что кажущаяся ихъ научность, эксплуатируемая недобросовъстностью и верхоглядствомъ, есть не болъе какъ эмпиризмъ, весьма поверхностно и весьма неполно уловляющій связь между явленіями.

Видоизмѣненіе, введенное Миллемъ въ основную формулу Мальтуса, не предрѣшаетъ, конечно, вопроса о томъ, достигнетъ-ли когда нибудь прогрессъ всѣхъ условій, способствующихъ увеличенію производительности и средствъ пропитанія, того естественнаго предѣла растяжимости, при которомъ единственнымъ способомъ уравновѣсить отношеніе между количествомъ ртовъ и средствами пропитанія осталось бы ограниченіе прироста населенія. Вопросъ этотъ во всякомъ случаѣ касается

такого отдаленнаго будущаго и мы въ настоящее время имъемъ такъ мало данныхъ для его разръшенія, что на какихъ бы гипотезахъ мы ни остановились относительно его, гипотезы эти имъютъ мало значенія для вопросовъ настоящаго и ближайшаго будущаго. Въ томъ, что касается этихъ послъднихъ вопросовъ, поправка, внесенная Миллемъ въ теорію объ избыткъ народонаселенія, въ послъдовательномъ, логическомъ своемъ развитіи должна бы была привести къ слъдующему умозаключенію: такъ какъ соотв'єтствіе между количествомъ ртовъ и средствами для ихъ прокормленія есть результать взаимодійствія двухъ факторовъ, - прироста населенія и прогресса во всъхъ условіяхъ матеріальныхъ и нравственныхъ, прямо или косвенно увеличивающихъ производительность страны, и такъ какъ лучшія условія культурныя, политическія и общественныя способствують установленію желаемаго равнов всія не путемъ ограниченія перваго изъ этихъ факторовъ, а напротивъ, усиленіемъ дъйствія второго, -то пока прогрессъ различныхъ сторонъ человъческаго общежитія не истощиль всёхь своихь возможностей (а передъ обществами, даже наиболве развитыми, лежить въ этомъ отношеніи еще такой длинный путь, что и конца его не видно), то центръ тяжести вопроса не въ томъ, чтобы приспособлять численность

населенія къ имѣющимся на лицо средствамъ пропитанія, а въ томъ, чтобы содъйствовать возникновенію условій, приспособляющихъ количество средствъ пропитанія къ имѣющемуся на лицо населенію. Самъ Милль, однако же, къ этому выводу не пришелъ. Онъ считалъ, что дъйствіе вышеупомянутыхъ факторовъ, увеличивающихъ производительность страны, можетъ умърять несоотвътствие между средствами пропитанія и количествомъ ртовъ, но предотвратить вполнъ такое несоотвътствіе не можетъ, если въ понятіяхъ и обычаяхъ общества не совершится поворота, ограничивающаго приростъ населенія. Разсуждая такимъ образомъ, онъ стоялъ всецъло на почвъ тъхъ формъ производства, при которыхъ средства пропитанія обусловливаются заработною платою, а эта послъдняя въ свою очередь подчиняется рыночному закону конкуренціи, единчиняется рыночному закону конкуренцій, единственнымъ результатомъ котораго служитъ спросъ и предложеніе. Стоя на этой почвѣ, онъ совершенно справедливо умозаключалъ, что сколько бы ни увеличивалась производительность страны, возрастаніе населенія при данныхъ условіяхъ непремѣннымъ своимъ послѣдствіемъ должно имѣть усиленіе конкуренцій на рынкѣ труда, а слѣдовательно и пониженіе заработной платы. По сколько рѣчь идетъ объ опредѣленій законовъ, дѣйствующихъ при этому съ данныхъ условіяхъ, онъ вѣръщихъ при законовъ данныхъ условіяхъ онъ вѣръщихъ при законовъ данныхъ условіяхъ онъ вѣръщихъ при законовъ данныхъ условіяхъ онъ вѣръщихъ при законовършихъ онъ вѣръщихъ онъ вѣръщихъ при законовършихъ онъ вѣръщихъ опършихъ онъ вѣръщихъ онъ вършихъ онъ вѣръщихъ онъ вършихъ онъ вършихъ онъ вършихъ онъ вършихъ онъ вѣръщихъ онъ вършихъ онъ щихъ при этих данныхъ условіяхъ, онъ вър-

нъе и глубже понимаетъ ихъ роковой круговоротъ, чъмъ, напримъръ, американецъ Керри, считавшій достаточнымъ для разръшенія вопроса противупоставить теоріи ренты Рикардо свою собственную оптимистическую теорію. Ошибка Д. С. Милля, какъ намъ кажется, заключалась въ томъ, что онъ въ этомъ вопросъ не достаточно отръшился отъ общей большинству экономистовъ склонности разсматривать понятія и явленія, свойственныя извъстному строю, извъстному періоду исторіи, какъ нъчто коренящееся въ самой природъ вещей и на въки незыблемое. Хотя, говоря вообще, онъ по складу своего ума и по принципамъ, которые считалъ обязательными для изследователя, быль далекь отъ узкаго доктринерства, отвергающаго, какъ нелъпость, все, что не входитъ въ районъ ближайшаго, непосредственнаго опыта, тъмъ не менъе онъ на этотъ разъ, быть можетъ, самъ того не сознавая, поддался этой слабости, противъ которой самъ же возставалъ на многихъ изъ лучшихъ страницъ своихъ сочиненій. То, что было совершенно справедливо въ примъненіи къ заработной платъ, регулируемой конкуренціей и слъдовательно страдающей отъ всъхъ вліяній, которыя загромождають рынокъ избыткомърабочихърукъ, онъраспространилъна средства пропитанія вообще, находя, что средства эти непремънно окажутся недостаточными при

всевозможныхъ условіяхъ, если рядомъ съ различными улучшеніями въ человъческомъ общежитіи не будетъ принято мъръ къ ограниченію роста населенія. Отсюда его теорія «нравственнаго воздержанія», которой онъ отводить такое видное мъсто въ своемъ политико-экономическомъ profession de foi и которую онъ считаетъ однимъ изъ существеннъйшихъ условій для улучшенія быта рабочихъ классовъ. Впрочемъ, какого бы мнънія мы ни были о теоретической состоятельности и практической примънимости этой теоріи, справедливость требуетъ указать тъ пункты, въ которыхъ и эта вторая половина ученія Милля о народонаселеніи расходится съ положеніями и выводами первоначального мальтузіанства, представляющими такую странную смъсь циничной жестокости и ребячески наивной въры въдъйствительность рекомендуемыхъ имъ «героическихъ» лекарствъ. Вмъсто самодъйствующихъ факторовъ, въ родъ войнъ и эпидемій, возстановляющихъ равновъсіе между населеніемъ и средствами пропитанія путемъ истребленія излишка уже родившагося населенія, Милль ставитъ заботу объ обезпеченіи извъстнаго уровня благосостоянія неродив-шемуся еще покольнію и находить, что забота эта должна регулировать какъ заключеніе браковъ, такъ и число дътей, приживаемыхъ въ бракъ. При этомъ онъ категорически от-

вергаетъ всякія принудительныя міры, всякія законодательныя запрещенія: то «нравственное воздержание», о которомъ онъ говорить, должно быть дъломъ свободнаго и сознательнаго почина самой личности; единственный родъ внѣшняго вліянія, который онъ допускаеть, это такой повороть въ общественномъ мнѣніи, при которомъ опрометчивость въ заключении браковъ и слишкомъ большое число дътей, рождаемыхъ хотя бы и въ бракъ, но безъ надлежащей заботы о предстоящей имъ участи, подвергались бы общему порицанію, какъ поступки безиравственные. Милль полагаеть, что такой повороть въ общепринятыхъ понятіяхъ и взглядахъ создастъ достаточный нравственный противовъсъ необузданности половыхъ инстинктовъ. Но при этомъ онъ самъ признаетъ, что его проповъдь «нравственнаго воздержанія» не можетъ имъть ни малъйшаго въроятія успъха, пока населеніе стонтъ на низкомъ уровнъ матеріальнаго благосостоянія. Наобороть большинству проповъдниковъ предусмотрительности и самодъятельности, онъ не только не противуполагалъ эту проповъдь требованіямъ серіозныхъ улучшеній, но напротивъ доказывалъ, что именно низкій уровень благосостоянія плодитъ въ населеніи непредусмотрительность и пассивность, въ которыхъ обыкновенно видятъ причину, а не послъдствіе зла. Наоборотъ тъмъ, которые, слъдуя по стопамъ Мальтуса, выставляютъ всякую заботу о защитъ слабыхъ, какъ непроизводительную затрату средствъ и почти какъ преступное посягательство на незыблемый законъ природы, обезпечивающій непрерывное совершенствованіе путемъ истребленія всего слабаго и неспособнаго постоять за себя въ жизненной борьбъ, Милль настаивалъ на томъ, что забота эта не должна ограничиваться полумърами и только при широкомъ, послъдовательномъ примъненіи можетъ дать надлежащіе плоды.

Въ этой части его ученія важную роль играетъ такъ называемый уровень привычныхъ потребностей населенія. (standart of life). Какъ извъстно, заработная плата имъетъ свойство удерживаться приблизи-тельно на одной высотъ съ этимъ уровнемъ; пригнетающее дъйствіе конкуренціи, мъшающее ей подняться выше того, что безусловно необходимо для поддержанія жизни и здоровья, не можетъ однако же заставить ее на долго и въ значительной степени спуститься ниже этого уровня, такъ какъ тутъ конкуренція встръчаетъ отпоръ со стороны такихъ неумолимыхъ факторовъ, какъ болъзни и вымираніе населенія. Но самый уровень потребностей, вошедшихъ въ привычку населенія и успъвшихъ сдълаться необходимыми, измъняется въ различныхъ странахъ и въ различ-

ныя эпохи. Для американца или англичанина кусокъ ростбифа, который онъ привыкъ съъдать за объдомъ, составляетъ такую же безусловную жизненную необходимость, какъ для индъйца
— его пригоршня риса. Лишите американское
или англійское населеніе возможности заработывать себъ этотъ кусокъ ростбифа, и въ средъ его появится эпидеміи и усиленная смертность, которыя для индъйского населенія начнутся лишь съ оскудёніемъ и пригоршни риса. Какъ американецъ, такъ и индёнцъ одинаково получаютъ заработную плату, дающую имъ возможность удовлетворять свои привычныя потребности лишь въ обрёзъ, но привычки, сдълавшіяся у того и другого второю природою, различны, и между тёмъ, какъ у индёйца онё неидутъ далёе того минимума, который приравниваетъ жизнь человёка къ существованію рабочаго скота, у американца онё уже возвысились до той требовательности, при которой человёкъ хочетъ жить по человъчески не только въ матеріальномъ, но и въ нравственномъ отношеніи. Такимъ образомъ привычный уровень потребностей является въ экономической жизни факторомъ громадной важности. Онъ одинъ мъшаетъ безконечному пониженію заработной платы подъ давленіемъ конкуренціи; высотою его измъряется и самая высота цивилизаціи въ данной странъ, и если болъе высокій уровень

привычекъ дълаетъ населеніе страны болъе требовательнымъ и впечатлительнымъ къ лишеніямъ, которыя почти или вовсе не ощущаются населеніемъ, свыкшимся съ болѣе первобытными условіями существованія, то этотъ же высокій уровень воспитываеть въ людяхъ чувство собственнаго достоинства, сознаніе высшихъ цълей человъческого существованія, стойкость и умінье стремиться къ осуществленію этихъ цълей. Таковы факты и соображенія, которыя большинствомъ экономистовъ, считающихся солидными, были совершенно упущены изъ виду. Для нихъ понятіе о необходимомъ сводится дъйствительно на пригоршню риса, которою питается индъецъ; факторъ привычки, видоизмъняющій потребности, совсъмъ игнорируется ими, а въ привычкахъ, воспитывающихъ въ населеніи извъстную культурную требовательность, они видять не болье, не менье какъ баловство и расточительность, которымъ надо противодъйствовать проповъдями о благоразумии и бережливости. Когда дело доходить до фортепіанъ, съ которыми нікоторые изъ англійскихъ углекоповъ до того освоились, что до послъдней крайности не хотъли съ ними разставаться во время кризиса 1879 г., то ученые мужи эти окончательно теряютъ голову и не могутъ понять, о какой же нуждъ можно толковать, когда люди позволяють себъ даже

такую несоотвътствующую ихъ званію росковь, какъ фортепіано.

Что касается Д. С. Милля, то, къ чести его надо сказать, что онъ даже въ той части экономическихъ своихъ теорій, которая представляется наиболье спорною, ставить вопросъ объ уровнъ привычныхъ потребностей на подобающее ему мъсто. По его мнънію, низкій уровень привычныхъ потребностей является главною причиною непредусмотрительности населенія; люди, привыкнувъ существовать со дня на день и довольствоваться малымъ, мирятся и для потомства своего съ тъми же незавидными условіями существованія, и бъдность не только не мъщаетъ имъ умножать свои семьи, но напротивъ, содъйствуетъ такому умноженію дътей, обреченныхъ на нищету. Случайныя и временныя повышенія заработной платы, происходящія подъ вліяніемъ тъхъ или другихъ причинъ, дъйствуютъ въ томъ же направленіи. По этому Милль требуетъ такихъ мъръ, которыя осуществили бы неэфемерное повышение въ народномъ благосостоянии и упрочили бы въ немъ привычку къ лучшимъ условіямъ жизни. Лишь послътого, какъ въ населеніи упрочатся эти привычки и для него сдълается немыслимымъ отказаться отъ нихъ за себя и за свое потомство, настанетъ, по мнънію Милля, возможность примънить то, что онъ называетъ «нравственнымъ воздержаніемъ».

Какъ мы уже видъли, для практическаго осуществленія этой теоріи онъ разсчитываетъ на добровольную ръшимость личности и на такой поворотъ въ общественномъ мнъніи, при которомъ непредусмотрительные браки и безконечное размножение семей признавались бы дъломъ предосудительнымъ. Такимъ образомъ теорія «добровольнаго воздержанія», даже независимо отъ своей сущности, просто съ точки зрѣнія практической осуществимости, возбуждаетъ сильныя возраженія. Милль, повидимому, упускаетъ изъ виду, что строгость, даже безпощадность, съ которою теперешнее общественное мивніе осуждаетъ отношенія между полами внъ установленныхъ имъ формъ, не создаетъ никакой нравственной узды, не предотвращаетъ самаго поступка, а только плодитъ преступленія для скрытія послъдствій этого поступка и создаетъ различныя формы разврата, которыми инстинкты, болье разнузданные, чъмъ когда либо, съ большимъ удобствомъ для себя обходятъ veto общественнаго миънія. Наконецъ, мы имъемъ передъ глазами примъръ общества, въ которомъ предусмотрительность въ дълъ увеличенія своей семьи практикуется въ самыхъ широкихъ размърахъ. Правда, это не то общество, которое, въ дълъ прокормленія себя и своей семьи,

зависить отъ заработной платы, регулируемой жельзнымъ закономъ спроса и предложенія; предусмотрительность его вытекаетъ не столько изъ заботы объ обезпечении будущимъ поколъніямъ необходимаго матеріальнаго достатка, сколько изъ алчности, незнающей другихъ цълей въ жизни, кромъ матеріальныхъ наслажденій, доставляемыхъ всемогущимъ долларомъ. Но, такъ или иначе, ограничение числа дътей, приживаемыхъ въ бракахъ, вошло въ высшихъ классахъ американскаго общества въ обычай на столько распространенный, что онъ отзывается весьма ощутительно на приростъ кореннаго населенія Соединенныхъ Штатовъ. Только вмъсто того, чтобы достигать этаго результата путемъ нравственнаго воздержанія, американцы предпочитаютъ прибъгать, какъ извъстно, къ вытравленію плода. Всъ эти примъры заставляютъ сильно усомниться въ практической пригодности теоріи «нравственнаго воздержанія», какъ выхода изъ золь, порождаемыхъ конкуренціей на рынкъ труда. Если и справедливо, говоря вообще, что побужденія нравственнаго порядка и полное всестороннее развитіе личности являются регуляторомъ, и при томъ, единственнымъ надежнымъ регуляторомъ половыхъ инстинктовъ, то такое всестороннее развитие предполагаетъ множество сложныхъ условій, совпаденіе которыхъ, при

теперешнемъ состояни обществъ можетъ встръчаться лишь въ исключительно счастливыхъ случаяхъ. Такіе исключительно счастливые случаи не могутъ приниматься въ расчетъ тамъ, гдъ ръчь идетъ о массахъ; странно ставить то, что во всякомъ случат возможно лишь при очень высокомъ уровнъ личнаго развитія, условіемъ для достиженія такого результата, который рекомендуется лишь какъ средство облегчить массамъ возможность бороться противъ матеріальныхъ невзгодъ, мъшающихъ имъ достигать ближайшихъ, сравнительно низшихъ ступеней развитія. Ставить вопросъ такимъ образомъ, значитъ вращаться въ безъисходномъ кругъ. Если бы даже и было несомивнно доказано, что непредусмотрительные браки и многочисленность семей являются одною изъ главныхъ причинъ постоянно нарушающагося равновъсія между средствами пропитанія и численностью населенія, если бы привычка къ болье высокому уровню потребностей на столько успъла укорениться въ массахъ, что для нихъ сдълалось бы невозможнымъ отказаться за себя и за свое потомство отъ этихъ привычныхъ потребностей, то отъ предусмотрительности, вы-текающей изъ такихъ соображеній, еще далеко до полной гармоніи между психической и физіологической сторонами человъка, которая одна въ состояніи обезпечить дъйстви-

тельно достойный выходъ изъ дилемиъ, представляемыхъ въ настоящее время этимъ наиболве сложнымъ и запутаннымъ изъ вопросовъ этики. Всего върнъе, что, за отсутствиемъ подобной гармоніи, забота живущихъ покольній объ участи покольній еще нерожденныхъ пошла бы къ своей цёли тёмъ же торнымъ путемъ, которымъ идутъ предусмотрительные люди настоящаго времени и который не имъетъ ничего общаго съ «нравственнымъ воздержаніемъ», рекомендуемымъ Миллемъ. И что всего важнъе, какими бы средствами ни было достигнуто ограничение прироста населения, это въ сущности, при неизмѣнности остальныхъ условій, не дало бы никакихъ гарантій противъ колебаній рынка и пониженія заработной платы путемъ конкурренціи. Мы видимъ и теперь рядъ мъръ, имъющихъ цълью оградить рынокъ отъ черезмърнаго наплыва рабочихъ рукъ. Эмиграція, выбрасывающая за море излишекъ ртовъ и рукъ, англійскіе ра-бочіе союзы, противуполагающіе контроль своихъ уставовъ пресловутой свободной игръ спроса и предложенія, все это стремится къ той же цъли, которою задается и Милль; но на сколько рѣчь идетъ о противодѣйствіи пригнетающему вліянію конкурренціи на заработную плату, всв эти стремленія достигаютъ лишь временныхъ и частичныхъ результатовъ и на каждомъ шагу имъютъ дъло съ

факторами, обращающими въ ничто и эти достигнутые результаты. Положимъ, въ данную минуту рынокъ облегченъ тъмъ или другимъ способомъ отъ излишка рукъ, сбивающихъ цъны. Но вотъ настаетъ промышленный кризисъ, парализующій производство, или же, на оборотъ, техника обогащается новымъ изобрътеніемъ, уменьшающимъ зависимость производства отъ ручной работы. Въ томъ и другомъ случав численность населенія, предлагающаго свой трудъ на рынкъ, не увеличилась, а между тъмъ часть этого населенія оказывается уже излишнею и загромождаетъ рынокъ. Или предположимъ, что въ населеніи данной страны, вслёдствіе тёхъ или другихъ благопріятныхъ условій, успъль у-прочиться извъстный, болье высокій уровень привычныхъ потребностей; население дорожитъ этимъ уровнемъ и не можетъ спустить заработную плату ниже той нормы, которая позволяетъ удовлетворять потребностямъ, сдълав-шимся необходимымъ условіемъ существованія. Но такой прогрессь не можеть совершиться одновременно на всемь земномы шары. Существуютъ страны, население которыхъ стоитъ на нисшихъ ступеняхъ культуры и соціальнаго развитія, а потому довольствуется такимъ минимумомъ средствъ къ существованію, который немыслимъ для цивилизованнаго американца или англичанина. И вотъ,

промышленная предпріимчивость выбрасываетъ на рынокъ, такъ ревниво охраняемый туземнымъ населеніемъ отъ наплыва излишнихъ рабочихъ рукъ, толпы какихъ нибудь китайскихъ кулліевъ, готовыхъ питаться чёмъ попало, спать на голой землё и работать среди болотныхъ міазмовъ южныхъ плантацій; спрашивается, какая благоразумная предусмотрительность въ дълахъ личнаго поведенія можетъ оградить болъе цивилизованное населеніе отъ соперничества этой смиренной, покладистой силы, отъ этой борьбы, въ которой, по характерному выраженію американцевъ, жаркое изъ крысъ стремится вытёснить ростбифъ? И это еще не все: колебанія рынка, при тъхъ факторахъ, которые теперь заправляютъ отправленіями промышленной дѣятельности, происходятъ такими широкими разма-хами и такими крутыми скачками, что изъ нихъ нельзя вывести никакого общаго правила и на нихъ нельзя построить никакого прочнаго разсчета; произволъзарвавшейся промышленной спекуляціи, руководящейся девизомъ: «хоть день, да мой», войны и другія политическія событія, хроническая лихорадка фондовыхъ биржъ, —все это безпрестанно мѣняетъ отношенія между предложеніемъ и спросомъ труда. Уже теперь, сътой самой стороны, которая всего настоятельные рекомендовала эмиграцію, какъ средство сбыть съ рукъ лишніе рты, и сводила

всв существующія неурядицы на легкомысленное упорство, съ которымъ рты продолжаютъ нарождаться, не справляясь съ количествомъ припасенной для нихъ пищи, начинають раздаваться тамь и сямь жалобы на то, что эмиграція, въ которой и Милль видълъ средство для повышенія благосостоянія рабочихъ классовъ, лишаетъ Европу лучшихъ ея рабочихъ силъ; опасаются, что если этому злу не будетъ положенъ предълъ, то промышленность будеть страдать отъ недостатка хорошихъ рабочихъ и въ производствъ настанетъ количественный и качественный упадокъ. Эти жалобы раздаются не только въ Германіи, но и въ Англіи. Все дъло въ томъ, что единственною нормою для опредъленія какъ того, что считается излишкомъ населенія, такъ и того, что признается полезною рабочею силою, необходимою для промышленнаго процвътанія страны, является потребность предпринимателей въ данную минуту. Если, какъ мы видъли выше, минимумъ, представляющійся необходимымъ сегодня, можетъ завтра оказаться излишкомъ, непригоднымъ ни для какого употребленія, то бываетъ и на оборотъ, что излишекъ, съ которымъ сегодня не знали что дълать, завтра же признается необходимымъ. Спрашивается, можно ли на основаніи такой шаткой нормы регулировать численность будущихъ поколъній?

Мы не извиняемся передъ читателемъ за

это длинное отступленіе. Мы считали необходимымъ остановиться подробите именно на этой сторонъ взглядовъ Милля, такъ какъ имя его у насъ обыкновенно связывается съ ученіемъ о народонаселеніи, причемъ въ массъ читающей публики учение это въ большинствъ случаевъ отождествляется съ первоначальнымъ мальтузіянствомъ и съ безнравственными выводами, дълаемыми изъ послъдняго; мы сочли нужнымъ возстановить дъйствительную сущность дёла и указать тё черты, которыми теорія Милля существенно, на нашъ взглядъ, отличается отъ теоріи Мальтуса. Въ смыслъ научной состоятельности, первая ея половина, отвергающая неподвижную, фаталистическую формулу Мальтуса и отводящая въ дълъ уровновъшенья средствъ пропитанія съ численностью населенія надлежащее мъсто всъмъ факторамъ соціальнаго прогресса, представляеть значительный шагъ впередъ; во второй своей половинъ, тамъ, гдъ теорія эта формулируетъ собственные взгляды Милля на средства ослабить пригнетающее дъйствіе конкурренціи на рынкѣ труда, она приходитъ къ выводу, практическая пригодность котораго представляется весьма сомнительной. Но по дорогъ она все таки разбиваетъ многія изъ тъхъ общихъ мъстъ, на которыхъ выъзжала и до сихъ поръ выбзжаетъ извъстная школа экономистовъ, очень много разглаголь-

> LIBRARY UNIVERSITY OF ILLINOIS

ствующая о научной объективности и объ уваженіи къ логикъ фактовъ, но въ сущности очень безцеремонно распоряжающаяся и съ наукой, и съ фактами тамъ, гдъ нужно притянуть то и другое къ защитъ какой нибудь излюбленной задней мысли. Хотя Милль въ концъ концовъ съ своей теоріей добровольнаго воздержанія приходить къ чему то, напоминающему простое правило поведенія, тъмъ не менъе онъ по дорогъ показалъ всю суетность прописныхъ правилъ объ экономіи, предусмотрительности, самодъятельности и т. п., проповъдуемымъ людямъ на голодный желудокъ, — онъ указалъ на важное экономическое значеніе такого фактора, какъ повышеніе уровня привычныхъ потребностей населенія, и настаиваль на необходимости предпослать серьозныя, положительныя мѣры къ повышенію этого уровня какимъ бы то ни было совътамъ предусмотрительности и самодъятельности. Въ своемъ изложении взглядовъ Милля мы старались оставаться на почет строгаго безпристрастія, не затушовывая той стороны этихъ взглядовъ, которая представляется намъ не выдерживающею критики, но въ то же время не смъщивая Милля съ толною самоувъренныхъ и недобросовъстныхъ посредственностей, выдающихъ свои жиденькія общія мѣста за выводы науки и за единственную надежную руководящую нить въ разръшении капитальнъйшихъ вопросовъ. Намъ казалось, что самыя ошибки такого честнаго мыслителя, какъ Милль, имъютъ свою поучительную сторону.

Возстановляемъ прерванную нить нашего разсказа. Условія, которыми, какъ мы видѣли, обставилась жизнь Милля—отца, были таковы, что ему, по видимому, ничего болъе не оставалось дълать, какъ всю остальную жизнь расплачиваться за неразсчетливую свою женитьбу и за отказъ свой отъ хлъбной, обезпечивающей профессіи; такъ, покрайней мъръ, поступилъ бы человъкъ менъе упорной воли и съ менъе сильно развитою индивидуальностью; такой человъкъ, истощивъ на первыхъ же порахъ весь свой запась душевной энергіи на такой актъ пассивной честности, какъ уклоненіе отъ пути, требовавшаго отъ него прямой измѣны своимъ убѣжденіямъ, вѣроятно покорно сталь бы тянуть лямку какой нибудь, болже или менже сносно оплачиваемой поденьщины, не предъявляя къ жизни никакихъ иныхъ требованій кромъ того, чтобъ поденьщина эта давала ему возможность содержать себя и своихъ въ приличномъ его званію достаткъ; на рынкъ интеллигентнаго труда, какъ извъстно, кромъ опредъленныхъ, профессіональныхъ спеціальностей, существуеть еще довольно разнообразный выборъ мелкихъ подълокъ, назначение которыхъ не столько въ томъ, чтобы удовлетворять какой нибудь насущной потребности, сколько въ томъ, чтобы потрафлять на какую нибудь прихоть или моду. Такъ какъ предметы прихоти и моды имъютъ кругъ потребителей, располагающихъ средствами оплачивать ихъ хорошо, то подълки упомянутаго рода стоятъ въ большинствъ случаевъ въ болъе высокой цънъ, чъмъ многія формы производительнаго труда; можно, даже, прямо сказать, что чёмъ производительнъе и осмысленнъе дъятельность интеллигентнаго работника, чъмъ болъе она уклоняется отъ избитыхъ проторенныхъ путей и чъмъ болъе вносится въ нее оригинальности мысли и широты пониманія, тъмъ менъе пригодна она, какъ средство для существованія, такъ какъ при этихъ условіяхъ она всегда будетъ направлена къ удовлетворенію такихъ потребностей общества, которыя плохо сознаются людьми средняго умственнаго и нравственнаго уровня или въ которыхъ незаинтересованъ кружокъ потребителей, могущихъ поддержать такую дъятельность своимъ щедрымъ патронатствомъ. Такимъ образомъ то, что мы назвали подълками, остается наиболъе сподручнымъ выходомъ для большинства образованныхъ людей, благородно, но легкомысленно поставившихъ себя въ такое положение, какъ Джемсъ Милль. Процессъ такого добыванья хлъба называется обыкновенно честнымъ трудомъ, такъ какъ при немъ силы и способно-

сти уходять только на толченье воды, не служа никакому положительно вредному или безчестному дълу, и если при помощи такого толченья воды удается поставить на ноги семью, т. е. дать и следующему поколенію возможность брести по той же колев, обставивь его всъми удобствами образованія и матеріальнаго благостоянія, приличествующими извъстному общественному положению, то такой жизненный итогъ считается уже положительнымъ результатомъ, на который можно оглянуться не безъ законнаго чувства гордости. Но Джемсъ Милль быль, повидимому, не изъ тъхъ людей, которые легко поступаются своими требованіями и признають силу внъшнихъ обстоятельствъ за нѣчто непреоборимое. Вынужденный обратиться къ литературному труду, какъ къ средству существованія, онъ, однако же, пренебрегаль тъмъ, что сынъ его впослъдствіи называль пачкотнею литературной работы (litterary drudgery,)—т. е. поставкою того матеріала, которымъ пробавляется наибольшая часть текущей прессы; профессія, которою онъ зарабатываль себъ хлъбъ, должна была въ тоже время служить ему и средствомъ проводить въ сознание другихъ людей тъ политическія, нравственныя и философскія идеи, въ истиности которыхъ онъ быль убъждень; правда, эти идеи на столько опережали общее понимание, что лишь медленно и съ трудомъ могли прокладывать себъ путь въ сознаніе людей средняго уровня; легко подхватываются только тв истины, которыя только подсказывають общественному сознанію то, что уже успъло въ немъ назръть, и въ которыхъ самый неповоротливый и тусклый умъ не безъ самодовольства узнаетъ отражение своихъ собственныхъ смутныхъ помысловъ; идеи, дъйствительно двигающія и дъйствительно расширяющія горизонты, всегда поставлены въ необходимость считаться на первыхъ порахъ съ закоренълыми предубъжденіями и съ свое корыстіемъ узкихъ интересовъ, или просто съ тупостью пониманья и умственной лънью, а потому, по необходимости, ассимилируются медленнъе, и прочный успъхъ, который въ концъ концовъ остается за ними, мало имъетъ общаго съ тою житейскою удачею, на которую могуть на върняка разсчитывать бойкіе и способные люди, соглашающіеся пригонять свою мысль къ готовымъ уже шаблонамъ. Между тъмъ Джемсъ Милль избраль для своей литературной дъятельности именно то направление, которое представляется наименъе заманчивымъ для людей, ищущихъ непосредственнаго, грубо-осязательнаго успъха. Направление это, во главъ котораго въ то время стоялъ Бентамъ, вносило въ юридическіе, политическіе и этическіе вопросы критику, принимавшую своимъ мъриломъ начало «наибольшей пользы для наибольшаго

числа людей.» Джемсъ Милль однимъ изъ первыхъ примкнулъ къ сказанному направлению, и личная дружба, связывавшая его съ Бентамомъ, была въ то же время сотрудничествомъ на почвъ общихъ идей и стремленій. Труды его неимъли, конечно, такой обширной сферы вліянія, какъ труды Бентама, и значеніе ихъ въ настоящее время представляется далеко не тъмъ, чъмъ оно было для той эпохи, когда жилъ и дъйствовалъ ихъ авторъ. Но тъмъ сильнъе было личное его вліяніе среди молодаго кружка последователей, образовавшагося позднъе, и взявшаго на себя дъло распространенія и дальнъйшаго теоретическаго развитія принциповъ, лежавшихъ въ основаніи бентамизма. По политическимъ своимъ убъжденіямъ Джемсъ Милль былъ радикалъ въ англійскомъ смыслъ этого слова. Его идеаломъ было представительное правленіе, основанное на всеобщей подачъ голосовъ; только, какъ англичанинъ, и къ тому же какъ утилитаристъ, онъ выводилъ этотъ идеалъ не изъ отвлеченныхъ понятій о свободъ и о правахъ человъка, какъ то дълаютъ въ большинствъ случаевъ французы, а изъ практическихъ соображеній: онъ считаль, что подобное представительство представляетъ наилучшую гарантію «хорошаго правленія;» онъ твердо въриль въ силу разума и быль убъжденъ, что разъ весь народъ будетъ умъть читать и раз-

личнымъ мнъніямъ будетъ предоставлена полная свобода высказываться изустно или печатно, — парламентъ, избираемый при этихъ усдовіяхъ, явится дъйствительнымъ представи-телемъ народныхъ интересовъ и будетъ со-стоять изъ людей, способныхъ стремиться къ общему благу. Само собою разумжется, что такіе взгляды должны были совершенно изолировать его отъ дъйствующихъ политическихъ партій въ такое время, когда даже реформа гнилыхъ мъстечекъ представлялась съ господ-ствующей, торійской точки зрънія нечестивымъ посягательствомъ на основы англійской конституціи, а о расширеніи избирательнаго права, хотя бы въ тъхъ ограниченныхъ размърахъ, въ какихъ оно было осуществлено внослъдствін, никто и не думаль. Въ объихъ партіяхъ, боровшихся тогда изъ за власти, какъ въ торіяхъ, такъ и въ вигахъ, -- онъ видъль лишь представителей частныхъ, кастовыхъ интересовъ и, наоборотъ общепринятому взгляду, не только не считалъ привиллегированное положение этихъ кастъ въ своемъ отечествъ необходимымъ условіемъ для обез-печенья подобающаго вліянія и широкой сферы дъятельности за аристократіей ума и талантовъ, но, напротивъ, считалъ, что привиллегін эти мъшаютъ многимъ изъ наилучшихъ и наиболъе просвъщенныхъ умовъ проявлять свои силы и приносить всю ту долю пользы,

какую они могли бы принести. По общему своему міросозерцанію, онъ, по выраженію его сына, быль въ одно и тоже время стоикъ, эпикуреецъ и циникъ, не въ современномъ, а въ античномъ значении этихъ словъ. Такое сочетаніе свойствъ и взглядовъ, представляющихся взаимно исключающими другъ друга, при томъ толкованіи, которое имъ обыкновенно придають, становится понятно изъ дальнъйшей характеристики Джемса Милля. Стоицизмъ былъ преобладающею чертою въ личномъ его характеръ и поведении, и черта эта сливалась съ тъмъ, что подразумъваетъ его сынъ, говоря, что онъ былъ циникъ. «Цинизмъ» его выражался въ томъ, что онъ «почти не върилъ въ удовольствія и не придаваль цъны человъческой жизни, послъ того, какъ исчезли свъжесть юности и чувство неудовлетвореннаго любопытства.» Но эта послъдняя черта не имъла въ немъ ничего общаго съ тъмъ разочарованіемъ, которымъ любять рисоваться индифферентисты, пресыщенные личными наслажденіями и неспособные возвыситься до чувствъ и понятій иного порядка. Онъ признавалъ, что «жизнь можно бы было сдёлать драгоцённымъ даромъ путемъ хорошаго воспитанія и хорошихъ учрежденій», и именно потому, что въ немъ жила потребность болъе полной и человъчной жизни, онъ не могъ придавать цёны тёмъ дешевенькимъ

жизненнымъ благамъ, которыми довольствуются люди, не знающіе ничего лучшаго. Въ немъ говорило не пресыщеніе, принимающее собственную пустоту и безсодержательность собственнаго существованія за истинную подкладку жизни вообще, а напротивъ та жажда лучша-го и высшаго, которая пренебрегаетъ утолять себя изъ мутныхъ и нездоровыхъ источниковъ. Понятно, что съ этой точки зрънія лишь немногія изъ такъ называемыхъ удовольствій представлялись ему стоющими той цены, которую за нихъ приходится платить при настоящемъ положеніи общества. Между тъмъ онъ видълъ, что именно чрезмърная приверженость людей къ этимъ эфемернымъ наслажденіямъ является одною изъ главныхъ причинъ всёхъ жизненныхъ золъ, а потому умёренность и строгое воздержание отъ всякихъ излишествъ было однимъ изъ основныхъ его нравственныхъ принциповъ, какъ въ теоріи, такъ и на практикъ. Исходя изъ такихъ побужденій и доводовъ, эта умъренность не могла, конечно, имъть характеръ той педантической узкости, которая свойственна правиламъ нравственности и добраго поведенія, выводимымъ изъ понятія объ основномъ, неустранимомъ раздвоеніи между влеченіемъ и долгомъ и о добродътели, какъ о чемъ то принудительномъ и тягостномъ по самому своему существу; въ немъ эта черта была дъломъ

свободнаго выбора, естественно отдающаго предпочтение высшему благу передъ нисшимъ. Что это было именно такъ, явствуетъ между прочимъ и изъ слъдующей особенности его характера и взглядовъ: будучи лично человъкомъ безукоризненно строгой нравственности, въ ходячемъ значении этого слова, онъ, тъмъ не менте, въ теоріи былъ противникомъ того формализма и той фарисейской строгости, которые неръдко отождествляются съ нравственностью и которые спеціально на англійской почвъ создали господство такъ называемаго «cant;» онъ стоялъза устранение этихъ внъшнихъ стъсненій, выдаваемыхъ обыкновенно за необходимый оплотъ противъ порока, и желалъ значительнаго увеличенья свободы отношеній между полами; но въ требованыи этомъ онъ исходилъ изъ соображеній діаметрально противуположныхъ тъмъ, которыми мотивируются требованья этого рода, по крайней мъръ, по толкование ихъ противниковъ. Онъ считаль исключительное значеніе, придаваемое физической сторонъ отношеній между полами и возводящее ихъ въ одну изъ главныхъ цълей жизни, извращениемъ человъческихъ чувствъ и самымъ пагубнымъ заблужденіемъ человъческаго ума. Главный вредъ существующаго формализма онъ видълъ въ томъ, что послъдній, своими чрезмърными запретами и стъсненіями, заставляетъ воображеніе слишкомъ

много останавливаться на физической сторонъ этихъ отношеній; однимъ изъ самыхъ благо-дътельныхъ послъдствій допущенія большей свободы должно было, по его миънію, явиться устраненіе такой пагубной односторонности.

Мы видъли какимъ образомъ стоикъ, т. е. человъкъ строго опредъленныхъ нравстве н-ныхъ принциповъ и строго послъдовательной нравственной практики, мирился въ Джемсъ Миллъ съ циникомъ, не придающимъ особенной цёны «сладостной привычкъ жить» и постигающимъ суетность того, что въ глазахъ большинства составляеть главную прелесть жизни. Намъ остается посмотръть, какъ мог-ло равнодушіе къ наслажденіямъ и отреченіе отъ всякихъ излиществъ во имя высшихъ нравственныхъ требованій уживаться съ эпикурействомъ, не признающимъ другаго мфрила добра и зла, кромъ стремленія человъка къ тому, что доставляеть удовольствіе, и отвращенія его оть того, что причиняеть страданіе. Между тъмъ и эти два кажущіяся противоръчія примиряются сами собою и безъмалъйшихъ натяжекъ, если мы вспомнимъ, что эпикурейство Джемса Милля было въ сущности, какъ и поясняетъ его сынъ, ничто иное, какъ утилитаризмъ, выводящій понятіе о добрѣ и злѣ изъ понятія о пользѣ или вредѣ. Много было писано и говорено въ обличеніе той философской несостоятельности и практической

безнравственности, которыя будто бы являются непремънной посылкой и логическимъ выводомъ ученія, отождествляющаго высшее, трансцендентальное понятіе добра и зла съ такими грубыми и низменными понятіями, какъ польза или вредъ. Весь трактать Джона Стюарта Милля объ утилитаризмъ служитъ красноръчивымъ опровержениемъ тъхъ пошлостей и гадостей, которыя иногда прикрывались именемъ утилитаризма со стороны невъжественныхъ и недобросовъстныхъ шарлатановъ, напрашиваюшихся изъ своихъразсчетовъ въ союзники къ той или другой философской системъ, и которыя еще чаще ставились въ счетъ утилитаризму со стороны столь же невъжественныхъи недобросовъстныхъ его противниковъ. Здъсь достаточно будеть сказать, что то понятіе пользы, на которомъ утилитаризмъ основываетъ свое ученіе, не имъетъ ничего общаго съ пользою, какъ ее разумъетъ близорукая житейская мудрость; между тъмъ какъ эта послъдняя не умъетъ найти иного выхода изъ дилеммы, представляемой столкновеніемъ узко и дурно понятыхъ личныхъ интересовъ, какъ въ сторону безшабашнаго эгоизма, стремящагося къ осуществленію всёхъ своихъ мелкихъ и низменныхъ вождъленій, хотя бы и въ ущербъ самымъ насущнымъ интересомъ другихъ, утилитаризмъ ставитъ непремънной своей посылкой развитіе высшей, благороднъйшей стороны человъческой

личности, безъ которой человъкъ собственно не заслуживаетъ и названія человъка, а остается жалкимъ и уродливымъ недоноскомъ; сторона эта - альтруизмъ, т. е. та способность сочувствовать радости и страданію другихъ, при которой человъкъ не можетъ находить личное удовольствіе и видъть личную свою пользу въ томъ, что причиняетъ вредъ или страдание другимъ, и, на оборотъ, находитъ въ счастьи другихъ лучшее удовлетвореніе собственной потребности счастья и наслажденія. При такомъ развитіи личности понятіе о пользъ и удовольствіи очищается отъ всей той негодной примъси, которою замутила его узкость и извращенность пониманья; оно отождествляется со всёмъ тёмъ, что принято называть идеальными стремленіями, и не только уживается съ самою чистою и строгою нравственностью, но и даетъ для разръшенія нравственных вопросовъ точку опоры болье надежную, чъмъ тъ взгляды, которые пробовали построить кадексъ нравственности на основаніяхъ, не вытекающихъ органически изъ стремленій человъческой природы и чуждыхъ цёлямъ человъческого общежитія. Джемсъ Милль быль утилитаристомъ въ истинномъ значеніи этого слова, а потому тѣ блага жизни, которыя онъ признаваль дъйствительно за таковыя и стремленіе къ которымъ онъ принималъ руководящимъ началомъ въ нравственныхъ вопросахъ, отнюдь не заключали въ себъ ничего несовиъстимаго съ простотою и строгостью его личнаго образа жизни и съ теоретическимъ стоицизмомъ, поскольку послъдній входиль въ общее его міросозерцаніе. Наслажденія, доставляемыя умственною жизнью и извлекаемыя изъ дружескихъ привязанностей и добрыхъ отношеній къ другимъ людямъ, таковы были тъ блага, которыя въ его глазахъ представляли реальную и положительную сторону существованія, остающуюся человъку и послъ того, какъ јазсъется туманъ розовыхъ иллюзій и поблекнетъ свъжесть впечатльній, свойственныхъ утренней поръ жизни. Способность сочувствовать радости другихъ была для него такимъ существеннымъ элементомъ личнаго счастья, что въ ней онъ видълъ источникъ наслажденія доступный и для самой старости, которая по его инънію можеть вознаградить себя за вст понесенныя утраты и за ослабленіе жизненной энергіи во всемъ касающемся личнаго наслажденія, если только съумъетъ переживать свою собственную молодость, глядя на расцвътающую жизнь другихъ. Сфера симпатій ко всему человъческому не ограничивалась для него ближайшею, непосредственною обстановкою; участіе въ интересахъ болъе широкихъ, служение общему благу, таково было богатство жизненнаго содержанія, передъ которымъ сами собою оттъснялись на послъдній планъ мелкія побужденія и интересы, замыкающіе умственный и нравственный кругозоръ себялюбцевъ.

Но въ міросозерцаніи Джемса Милля, которому онъ оставался последователенъ и въ жизненной своей практикъ, и которое, какъ мы видъли, цъликомъ было построено на признаніи альтруистическихъ инстинктовъ человъческой природы, развиваемыхъ и направляемыхъ работою разума, за руководящее нравственное начало, не было и слъда того вселюбительства и всепрощательства, которое такъ часто выдается за высшее развитіе способности сочувствовать страданію и радости другихъ. Сентиментальная дряблость, вмёняющая себё въ великую заслугу способность безразлично обнимать все и всъхъ своимъ тепловатымъ, платоническимъ сочувствіемъ, была несовивстима ни съ основными началами его міровоззрѣнія, ни съ личнымъ его характеромъ. Какъ утилитаристъ, ставящій реальную пользу или вредъ, которые вытекають изъ тъхъ или другихъмнъній и поступковъ для общества, міриломъ добра и зла, правды и лжи, онъ не могъ давать подкупать себя такими соображеніями, какъ, напримъръ, пресловутая необходимость уважить искренность побужденій въ противникъ. Онъ такъ же строго, говоритъ его сынъ, осуждаль дурное дъйствіе, если побужденіемь къ

нему было чувство долга, какъ еслибы оно было совершено съ сознательно преступнымъ намфреніемъ. Онъ никогда не допустиль бы въ извинение инквизиторовъ, что они искренно считали сожжение еретиковъ деломъ совести. «Никто такъ высоко, читаемъ мы дальше, не цъниль въ человъкъ совъстливость и правоту, никто не придавалъ такъ мало цъны людямъ, которые не обладали этими качествами.» Но это уважение къ совъстливости и правотъ примънялось имъ лишь тамъ, гдъ оно дъйствительно было у мъста, къ оцънкъ личнаго характера, а не къ сужденіямъ о поступкахъ, такъ какъ тутъ искренность и благонамфренность первоначальныхъ побужденій, приводящихъ по ошибкъ къ результатамъ вреднымъ для общества, можетъ являться смягчающимъ обстоятельствомъ лишь въ глазахъ тъхъ, кому дъла нътъ до этихъ результатовъ. Равнымъ образомъ, и въ оценке характеровъ Джемсъ Милль съ презръніемъ относился ко всвиъ твиъ свойствамъ, которыя побуждаютъ человъка къ дурнымъ и вреднымъ поступкамъ: фанатика онъ такъ же не терпълъ, какъ и корыстолюбца, находя, что первый можетъ быть даже вреднъе второго. Какъ натура цъльная и энергичная онъ не способенъ былъ къ тому раздвоенію между убъжденіемъ разума и чувствомъ, которое всегда указываетъ или на недостаточную глубину убъжденія, или на слабое развитіе чувства; во всё убёжденія свои онъ вносилъ элементъ страсти, и тою же страстностью отличалась и ненависть его къ тому, въ чемъ онъ видълъ пагубное заблужденіе человъческаго ума. Любопытно, что эта черта характера, столь предосудительная съ точки зрвнія общихъ мвсть, которыми принято отдёлываться каждый разъ, какъ заходитъ ръчь о терпимости, находитъ себъ горячее сочувствіе въ Джонъ Стюартъ Миллъ, этомъ красноръчивомъ защитникъ свободы мнъній, такъ высоко цънившемъ пользу разномыслія, этомъ спокойномъ и терпъливомъ мыслителъ, такъ осторожно и безпристрастно отыскивавшемъ различные элементы истины, которые иногда встръчаются разбросанными въ ученіяхъ, наиболье враждующихъ между собою. Вотъ что говоритъ Милль по поводу вышеупомянутой черты характера своего отца:

Т, Трудно понять, какъ можетъ человѣкъ съ пламенными чувствами и сильными убъжденіями ихъ разграничить. Только тѣ, которые ни во что ставятъ убъжденіе, могутъ смѣшать подобное явленіе съ нетерпимостью. Человѣкъ, считающій свои убъжденія полезными, а противуположныя имъ убъжденія—вредными, долженъ необходимо, изъ уваженія къ общему благу, ненавидьть и отвлеченно и въ жизни всѣхъ, которые признаютъ зломъ то, что онъ считаетъ добромъ, и добромъ то, что онъ признаетъ зломъ. Эго, конечно, не мѣшаетъ подобному человъку, какъ и было съ моимъ отцомь, видъть хорошія стороны своихъ протнвниковъ и судить о каждой отдѣльной личвости не съ точки зрѣнія общей антипатіи къ ем убъжденіямъ, а по совокупности всѣхъ ем качествъ. Я согласенъ, что человѣкъ съ пламенными чувствами, столь же мало пеногрѣшимый, какъ и всѣ люди, можетъ не лю-

бить другого человъка по причинъ его убъжденій, хотя послъдній вовсе не заслуживаеть подобной непріязни, но если онъ при этомъ не дълаеть своему противнику никакого зла ни самъ, ни черезъ другихъ, то онъ нисколько неповиненъ въ нетерпимости."

Для полноты характеристики отца Милля необходимо указать еще на одну его особенность, имъвшую важное вліяніе и на развитіе его сына. Этотъ альтруисть, видъвшій единственное реальное благо жизни въслуженін общему благу, этоть человікь, умівшій страстно любить и страстно ненавидъть, въ принципъ ставилъ элементъ чувства весьма низко, а въ личномъ своемъ обращении отличался такою холодностью и сдержаностью, что при всемъ обаяніи, которое онъ имълъ для окружающихъ, благодаря своему уму, при всемъ уваженіи, которое онъ внушалъ имъ нравственными своими качествами, его не столько любили, сколько боялись. Безъ сомнінія въ этой черть, отчасти, сказывался національный недостатокъ англичанъ, большинство которыхъ, какъ замъчаетъ Джонъ Стюартъ Милль, стыдится выказывать чувства и такимъ образомъ, систематически подавляя въ себъ всякія нъжныя проявленія, мало по малу заглушаетъ въ себъ и самую способность къ нъжнымъ чувствамъ. Но по мимо вліянія этихъ наслъдственныхъ и привоспитанныхъ привычекъ, предубъждение, которое Джонъ Милль питалъ противъ чувства, объя-

сняется самымъ характеромъ его литературной дъятельности и тъми столкновеніями съ окружающимъ міромъ, которыя эта дѣятельность влекла за собою. Полемика, вызванная ученіемъ утилитаристовъ, постоянно опира-лась со стороны противниковъ этого ученія на доводы сентиментальнаго свойства; критеріумъ пользы въ вопросахъ нравственныхъ отвергался, какъ оскорбительный для чувства; строгій раціонализмъ той школы, къ которой принадлежаль Джемсь Милль, на каждомъ шагу встръчался съ заблужденіями, защита которыхъ представлялась невозможною, если ихъ проследить, какъ того и требовалъ утилитарный взглядъ, до логическихъ ихъ последствій, выражающихся въ действіяхъ во вредъ общему благу. Между тъмъ заблужденія эти находили защитниковъ, которые восходя къ ихъ источнику, оправдывали ихъ, какъ это и теперь неръдко дълается, чистотою чувствъ и похвальностью намфреній, лежавшихъ въ основаніи ихъ. Отрицаніе такого значенія, приписываемаго чувству, было совершенно естественною реакціею со стороны человъка, стоявшаго на почвъ утилитаризма; реакція эта, какъ то часто бываеть съ новыми ученіями, вынужденными одновременно и вырабатывать свои собственныя положенія и выдерживать натискъ раздраженныхъ противниковъ, реакція эта, говоримъ

мы, заходила далье, чьмь того требовала отстаиваемая идея. Джемсъ Милль былъ совершенно правъ, когда утверждалъ, что страсти и чувства сами по себъ не заслуживають ни похвалы, ни порицанія, что добро и зло, справедливость или несправедливость въ жизни являются результатомъ дъйствій или пассивности людей, и что нътъ ни одного чувства, которое, будучи взято само по себъ, не могло бы одинаково привести человъка и къ добру, и къ злу. Но, въ жару полемики, а такъ же, быть можеть, поддаваясь тому обаянію, которое внушають античные типы своей цёльностью и законченостью по сравненію съ внутреннимъ розладомъ и неустановившимися идеалами нашей эпохи, онъ не ограничивался этимъ и утверждалъ, что великая роль, которую играютъ чувства въ наши дни, объясняется пониженіемъ современнаго нравственнаго уровня по сравненію съ древними въками.

Таковъ былъ оригинальный и энергичный человъкъ, подъ вліяніемъ котораго образовался умъ и характеръ Джона Стюарта Милля. Мы остановились на этой общей характеристикъ Джемса Милля какъ человъка, такъ какъ преимущественно въ ней, какъ намъ кажется, слъдуетъ искать объясненія результатовъ, которыми разръшился необычайный и рискованный воспитательный опытъ, предпри-

нятый Миллемъ надъ его сыномъ. Послъдній и самъ признаетъ, что личность отца гораздо болье вліяла на образованіе его характера, чёмъ то, что онъ говорилъ и дёлалъ со спеціальною цёлью внушить ему извёстныя нравственныя понятія. Здёсь, впрочемъ, повторилось лишь при своеобразной обстановкё весьма обыкновенная исторія и даже, можно сказать, общее правило, которое слишкомъ часто упускается изъ виду педагогами, тол-кующими о пріемахъ и задачахъ воспитанія, какъ о чемъ то существующемъ независимо отъ общей нравственной атмосферы, которая окружаетъ ребенка и дъйствуетъ на него цълымъ рядомъ безсознательно воспринимаемыхъ вліяній, въ большинствъ случаевъ помимо доброй воли воспитывающихъ и, даже, вопреки всякимъ предзаданнымъ воспитательнымъ планамъ. Если Джемсъ Милль наложилъ такой глубокій отпечатокъ на всю духовную физіономію своего сына и на всю послъдующую его дъятельность, то сдълаль онъ это не тъмъ, чего онъ добивался отъ него, какъ педагогъ, а тъмъ, чъмь онъ самъ былъ, какъ человъкъ. Собственно воспитательная его система и воспитательные его пріемы имѣли лишь по стольку значенія, по скольку они вытекали органически изъ его личнаго характера и сливались съ общимъ содержаніемъ и складомъ собственной его жизни. Въ ру-

кахъ другого человъка та же система и тъ же пріемы не имъли бы смысла и по всъм въ-роятіямъ въ результатъ ихъ ничего не получилось бы, кромъ тупой забитости или реакціи, которая сдёлала бы сына какъ разъ противоположностью и отрицаніемъ того, что хотълъ изъ него сдълать отецъ. Громадная мас-са знаній, которую онъ сиъшилъ передать мальчику, безъ сомнънія надорвала бы его память, если бы онъ не умълъ оживлять и осмысливать эти знанія, проводя въ нихъ общую руковедящую идею, вокругъ которой фактическія подробности группировались сами собою въ ассосіаціи представленій; чрезмърныя во многихъ случаяхъ требованья, которыя онъ предъявляль сознанію ребенка, добиваясь отъ него самостоятельной работы надъвопросами, превышавшими его пониманіе, ошеломили бы и обезкуражили молодой умъ, если бы эти чрезмърныя требованья не были въсущности лишь тъмъ, что французы называютъ недостаткомъ добродътели, и если бы общій характеръ преподаванія не отличался замъчательнымъ умъньемъ оберегать и возбуждать эту драгоцъннъйшую изо всъхъ спо-собностей человъческого ума, — способность къ самостоятельному мыслительному почину. Строгость и даже вспыльчивость, которою ча-сто гръшилъ Джемсъ Милль, принесла бы тъ же плоды, которыя она приносить и въ за-

урядныхъ семьяхъ и школахъ, еслибы въ этой строгости, вмѣсто произвола и пренебреженія къ личности ребенка, являющихся обыкновенной ея подкладкой, не сказывался призывъ къ усилію и стремленію все выше и выше, не сказывалась ободряющая увѣренность въ силахъ ребенка и въ возможности для него под-няться на желаемую высоту. Изъ дътскихъ воспоминаній Милля, богатыхъ крайне поучительными указаніями, мы выберемъ лишь одинъ эпизодъ, въ которомъ очень рельефно обрисовывается сочетание положительныхъ и отрицательныхъ сторонъ въ отношеніяхъ Милля къ сыну и выясняется въ чемъ именно заключалась сила вліяній, нейтрализовавшихъ вредъ ошибокъ и крайностей и давав-шихъ въ общемъ итогъ такой неожиданный перевъсъ добрымъ результатамъ надъ дурными. Двънадцатилътнимъ мальчикомъ Миллю какъ то случилось повторить въ разговоръ избитый афоризмъ о необходимости исправлять на практикъ то, что върно въ теоріи. Отецъ отнесся очень серьезно къ этой выходев, которая отзывала резонерствующимъ попугайствомъ, весьма обыкновеннымъ въ переходномъ возрастъ; по словамъ Милля «онъ пришелъ въ негодованіе» и потребоваль, что-бы мальчикъ объясниль ему, что такое тео-рія, этого, конечно, Милль не въ состояніи быль сдёлать; тогда отець самь объясниль

ему значение слова теорія и показаль ему всю ложность употребленной имъ общепринятой фразы. Такимъ образомъ, добавляетъ Милль, я остался вполнъ убъжденнымъ, что, не съумьвъ правильно опредълить слово теорія и говора о ней, какъ о чемъ то, противоръчащемъ практикъ, я выказалъ безпримърное невъжество. Въ этомъ отношении отецъ былъ, быть можеть, неблагоразумень, но я полагаю, что неблагоразумие его заключалось только въ томъ, что моя неумълость выводила его изъ себя. Педагогически же онъ былъ правъ: ученикъ, отъ котораго никогда не требують ничего превышающаго его способности, не попытиется сдплать и того, на что онъ способенъ». Къ этому, быть можетъ, не мъшало бы прибавить, что въ настоящемъ случав самые мотивы требованья отличались отъ тъхъ, на которые обыкновенно опирается, какъ педагогическая требовательность, такъ и педагогическая снисходительность; заурядные педагоги тоже, пожалуй, не прочь подхлестывать энергію воспитанника, задавая ему разныя упражненія, превышающія его силы, только изобрътательность ихъ ограничивается разными, болъе или менъе замысловатыми tours de force, не имъющими помимо умственнаго акробатства ни смысла, ни цъли; имъ тоже случается «приходить въ негодованіе» отъ первыхъ неловкихъ

попытокъ молодаго ума забираться въ область серьозныхъ вопросовъ, но при этомъ ихъ въ этихъ попыткахъ возмущаетъ только дерзость, смѣющая свое сужденіе имѣть, и этой дерзости они противуполагаютъ немногосложную формулу: «молчать и не разсуждать!» иногда они бывають и снисходительны, даже поощряють разговоры о предметахъ, вызывающихъ на размышленіе, только при этомъ они сами плохо понимаютъ ту разницу, которая существуеть между подражательностью, болъе или менъе ловко комбинирующею по заданному шаблону общія мъста, и серьозною работою мысли, провъряющею, какъ свои собственныя силы, такъ и готовыя понятія, доставшіяся ей извив, и пренебрегающею дешевыми эффектами словъ съ темнымъ или ничтожнымъ значеніемъ; но этому то они и оказываются неспособными вывести молодой умъ на путь плодотворнаго мышленія и воспитываютъ пустыхъ резонеровъ, безсильныхъ, не взирая на всъ свои притязанія, подняться выше уровня самой съренькой посредственности, или шарлатановъ, выдающихъ топтанье на одномъ мъстъ за движение мысли.

И такъ, если суровая воспитательная дисцинлина, подъ которою Милль провелъ свое дътство и юность, не сломила его и не вызвала въ немъ реакціи, то это объясняется тъмъ, что воспитаніе это, своеобразное и энергичное, какъ въ достоинствахъ своихъ, такъ и въ недостаткахъ, вмъсто мелкихъ или смутно понимаемыхъ цёлей умёло поставить себъ ясно и опредъленно идеалъ человъческой личности, въ которомъ воля, направленная къ общему благу, и мысль, закаленная въ привычкахъ самостоятельнаго труда и строгой добросовъстности въ критикъ, выдвигались на первый планъ. Идеалъ этотъ, съ которымъ вся совокупность сознательно и безсознательно воспринимаемыхъ впечатлъній сроднила молодой умъ, и къ которому твердая рука и ясный умъ отца указывали ему пути, имълъ въ себъ столько привлекательнаго и будящаго энергію, что подъ вліяніемъ его не могло быть и ръчи объ автоматическомъ подчинении, и что когда поздиже настала та неизбъжная провърка, которой возмужавшій умъ подвергаетъ впечатлінія и уроки, вынесенные изъ дътства, провърка эта, отмъчая ошибки и упущенія, въ тоже время констатировала въ прошломъ такіе завъты, которые стоило сохранить на всю жизнь, какъ цжиное и прочное пріобржтенье для личности, увеличивающее запасъ ея силъ и облагороживающее и осмысливающее ея существованіе.

Но это еще, конечно, не значить, чтобы личность Милля, какою она вышла изъ рукъ отца, не носила на себъ слъдовъ того, что было парадоксальнаго и односторонняго въ вос-

питательномъ опыть, предпринятомъ Джемсомъ Миллемъ. Устраняя сына отъ опошливающихъ вліяній школы и школьнаго товарищества, Джемсъ Милль тъмъ самымъ устраняльего и отъ того опыта, который необходимъ для человъка, предназначеннаго жить и дъйствовать въ общественной средъ; исключительная, замкнутая домашняя обстановка, при всёхъ тёхъ благопріятныхъ условіяхъ, которыя она заключала въ себъ для образованія общей умственной и нравственной физіономіи человъка, все таки предрасполагала болье къ созерцательной жизни; для проявленія силь и способностей во внъшней, практической дъятельности въ ней не было достаточно простора. Самъ Джемсъ Милль, будучи челов жкомъ джятельнымъ и энергичнымъ, приходилъ въ раздражение, когда замъчалъ въ своемъ сынъ практическую безпомощность и пассивность, но раздражение это, конечно, не могло исправить послъдствія того промаха, который самъ же онъ сдълалъ, упустивъ изъ виду, что и способность къ дъятельности, такъ же какъ и другія стороны человька, требуетъ разумнаго ухода и упражненія. Принципіальное пренебреженіе, которое, какъ мы видъли, Джемсъ Милль высказывалъ къ чувству, и холодная сдержанность внъшняго его обращенія съ дътьми оставляли неудовлетворенною именно ту сторону человъческой при -

роды, которая всего настоятельные предъявляеть свои требованія въ дътствъ и молодости; неудовлетворенность эта тъмъ вреднъе дъйствовала на молодого Милля, что сталкивалась съ индивидуальною особенностью его природы, въ которой элементъ чувства и нъжности не такъ легко поддавался дисциплинъ принципіальнаго предубъжденія, какъ у его отца. Вообще, вліяніе, которое Джемсъ Милль имълъ на своего сына въ годы дътства и юности, слишкомъ исключительно сосредоточивалось на развитіи извъстныхъ сторонъ ума п характера, и какъ ни умно и ни благо-творно было его дъйствіе въ этихъ предълахъ, оно гръшило тъмъ, что упускало изъ виду истину, такъ прекрасно выраженную Миллемъ въ его книгъ «о Свободъ», гдъ онъ говоритъ: «Человъческая природа не есть машина, устроениая по извъстному образцу и назначенная исполнять извъстное дъло; — она есть дерево, которое по самой природъ своей необходимо должно рости и развиваться во всъ стороны, сообразно стремленію внутреннихъ силъ, которыя и составляють его жизнь». Наконецъ, и то философское и этическое міросозерцаніе, которое молодой Милль восприняль отъ своего отца и его друзей, не представляло вполнъ . выработанную и завершенную во всъхъ своихъ подробностяхъ систему; ото скоръе лишь намъчало то общее направленіе, въ которомъ

должна была работать прогресивная мысль въка; этому направленію Джонъ Стюарть Милль и остался въренъ во всю свою послъдующую жизнь, но многіе существенные во-просы въ этой системъ оставлялись открыты-ми или разръшались слишкомъ поспъшно, многое изъ того, что казалось незыблемо установленнымъ, требовало поправокъ и дополненій. Словомъ, какъ въ дѣлѣ развитія личнаго характера, такъ и въ области теоретическаго мышленія, тому, что Милль называетъ самообразованіемъ, много было работы и работа эта въ сущности не прекращалась во всю послъдующую жизнь Милля, такъ какъ каждое новое жизненное впечатлъніе, каждое соприкосновеніе съ новыми фактами и иденми побуждало его расширять свей кругозоръ и подвигаться на встръчу тому въчно отодвигающемуся и манящему идеалу высшей и всеобъемлющей правды, ради котораго приходится по словамъ нашего отечественнаго поэта «отрекаться отъ прежнихъ истинъ»; не во всъхъ своихъ результатахъ работа эта была одинаково успъшна, но самый процессъ ея полонъ живого интереса, такъ какъ онъ касался всёхъ важнёйшихъ вопросовъ, которыми задается мысль вѣка. Мы отмътимъ главные фазисы этой внутренней работы въ связи съ тъми результатами,

въ которыхъ они выразились во внѣшней дѣятельности мыслителя.

Руководящая и авторитарная роль Джемса Милля въ развитіи его сына окончилась рано; когда мальчику было четырнадцать лѣтъ, отецъ отправилъ его на годъ во Францію, гдъ онъ провелъ около года въ семействъ брата Бентама. Если мы вспомнимъ, что это было въ двадцатомъ году нынъшняго столътія, когда высокомърное пренебреженіе къ французскимъ идеямъ и французскимъ порядкамъ и самодовольная нравственная разобщенность отъ всего «континентальнаго» были гораздо сильнъе въ Англіи, чъмъ теперь, и находили себъ поддержку, какъ въ торійскомъ направленіи текущей политики, такъ и въ патріотическихъ воспоминаніяхъ о борь-бъ съ Франціей, наполняющей весь конецъ восемнадцатаго и начало девятнадцатаго столътія, то для насъ станетъ понятно то сильное впечатлъніе, которое долженъ былъ произвести на юношу контрастъ между понятіями и нравами его родины и тъми, которые онъ встрътилъ во Франціи. Хотя интимный кругъ отцовскихъ друзей, среди котораго про-шло дътство Милля, и стоялъ неизмъримо вы-ше средняго уровня англійскаго общества, однако національные предразсудки проникали и въ этотъ избранный кружокъ. Милль съ благодарностью вспоминаетъ свое пребываніе во Франціи именно за тъ впечатлънія, которыя своимъ ръзкимъ контрастомъ съ привычками, вынесенными изъ отечества, должны были всего болъе коробить въ немъ такъ называемое національное чувство. У насъ такъ вошло въ обычай съ презръніемъ и насмъшкой произносить слово космополитизмъ, какъ синонимъ національной безличности и безсодержательности, и мы такъ привыкли ставить по преимуществу англичанъ за образецъ умънья ревниво держаться за свои особенности и не увлекаться чужимъ примъромъ, что на русскаго читателя производитъ впе-чатлъніе нъкоторой неожиданости общій тонъ той параллели, которую Милль, этотъ англичанинъ до мозга костей и этотъ горячій защитникъ оригинальности противъ обезличивающихъ вліяній, все подводящихъ подъ одинъ плоскій и однообразный ранжиръ, проводитъ между Англіей и Франціей. Какъ видно, тамъ, гдъ самобытность дъйствительно имъется на лицо и гдъ нътъ надобности ее выдумывать, тамъ эта самобытность обходится безъ ревнивой мнительности, и въ сочувствіяхъ, раздвигающихъ грани національныхъ предубъжденій, она видитъ не опасность для себя, а, напротивъ, необходимое условіе для полноты и правильности собственнаго развитія. Всего болве поразило Милля во Франціи то, что снъ называетъ «свободной и искренной (ge-

nial) атмосферой континентальной жизни». Съ особеннымъ сочувствіемъ отзывается онъ о привътливой общительности французовъ и о той отзывчивости къ интересамъ и идеямъ высшаго порядка, которая, сравнительно говоря, такъ распространена во всъхъ классахъ французскаго народа. Въ противность общепринятому взгляду, основанному на поверхностныхъ наблюденіяхъ разныхъ досужихъ туристовъ, которые ославили французовъ народомъ легкомысленнымъ и пустыми болтунами и фразерами, Милль съумълъ изъ за формъ, въкоторыхъ подъ часъ проявляются упомянутыя черты, разглядъть подкладку болье сильно развитой общественности, и эту то подкладку онъ противупоставляетъ угрюмой, себялюбивой замкнутости, царящей въ среднихъ и высшихъ слояхъ англійскаго общества съ его «низкимъ нравственнымъ уровнемъ», съ его «привычкою подразумъвать въ дъйствіяхъ каждаго лица непремънно мелкія, низкія побужденія», съ его «отсутствіємъ возвышенныхъ чувствъ, обнаруживающимся въ вышенных чувствь, оснаруживающимся въ презрительномъ порицаніи всякаго проявленія» подобныхъ чувствъ. Между тъмъ какъ среди такъ называемаго общества въ Англіи, по словамъ Милля, считается неумъстнымъ открыто признавать свою приверженность «какимъ либо высшимъ руководящимъ принципамъ въ жизни, кромъ тъхъ случаевъ, когда такое заявление обязательно входить въ преграмму формальностей, установленныхъ этикетомъ, -- во Франціи чувства, которыя по сравненію можно назвать возвышенными, составляють мелкую ходячую монету, какъ въ книгахъ, такъ и въ жизни. Если иногда эти чувства улетучиваются въ громкихъ фразахъ, все же они живутъ въ массъ націи». Постояное вліяніе этихъ чувствъ, по мнънію Милля, вызываеть даже въ необразованыхъ классахъ народа такую высокую степень развитія, какую онъ, Милль, лишь ръдко встръчаль у себя дома даже въ такъ называемомъ образованномъ обществъ, если не считать тыхь исключительныхъ личностей, которыя, будучи одарены очень чуткою совъстью, постоянно напрягають свой умъ, работая надъ вопросами о добръ и злъ, о справедливомъ и несправедливомъ. «У большинства англичанъ, говоритъ Милль, чувства и умственныя способности потому остаются неразвитыми, или развиваются односторонне и ограниченно, что они, за исключениемъ лишь ръдкихъ, особыхъ случаевъ, не интересуются тъмъ, что не касается ихъ личнаго блага, и не только не разговаривають съ другими, но и не размышляють много сами о томъ, что ихъ дъйствительно интересуетъ; вследствіе этого они, какъ умственныя существа, ведуть какую то отрицательную жизнь».

Вообще антипатія Милля къ тъмъ чертамъ англійскаго общества, на которыхъ онъ останавливается въ вышеприведенной характеристикъ, заставляла его всю жизнь сторониться отъ слишкомъ частыхъ и интимныхъ соприкосновеній съ этимъ обществомъ. Уже изъ выписанныхъ нами мъстъ можно видъть, что источникъ этого нелюдимства отнюдь не заключался въ отсутствіи способности находить удовольствие въ общении съ себъ подобными и не въ самодовольномъ пренебреженіи къ "толпъ"; пренебреженіе и антипатію возбуждали въ немъ пошлость и низменность помысловъ и чувствъ, замкнутыхъ въ сферъ узко-личныхъ интересовъ и самодовольно-коснъющихъ въ своей рутинъ. Этому духовному плебсу, неимъющему никакого непремъннаго соотношенія къ ступенямъ общественной іерархіи и неръдко встръчающему наиболже благопріятную для себя почву именно тамъ, гдъ замкнутость касты мъщаетъ расширенію умственнаго кругозора и развитію широко-человъчныхъ симпатій, онъ противуполагаль свой идеаль личности, въ защиту котораго отъ обезличивающихъ вліяній посредственности и была написана его книга «о свободъ». По этому нельзя не удивляться странному недоразумѣнію, въ силу котораго

нъкоторые критики привътствовали появленіе этой книги, какъ поворотъ отъ прежнихъ демократичныхъ убъжденій автора къ болье симпатичному для нихъ аристократизму à la Контъ или à la Ренанъ. По видимому источникомъ этого недоразумвнія послужило то что авторъ говоритъ о тираніи общественнаго мивнія, какъ о чертв составляющей характеристичную особенность нашего времени, и о необходимости для человъчества сохранить ту почву, на которой родятся исключительныя, геніальныя личности. Но при этомъ упустили изъ виду тъ существенныя оговорки, которыми Милль сопровождаетъ эти два положенія. Такъ, говоря объ общественномъ мнъніи, онъ не безъ ироніи замъчаетъ, что терминъ этотъ имъетъ весьма условное значение, такъ какъ въ Англіи, напримъръ, подъ нимъ разумъютъ мнъніе средняго сословія, а въ Америкъ-бълаго населенія. Роль, которую онъ отводитъ исключительнымъ, геніальнымъ личностямъ въ прогрессъ человъчества, есть исключительно роль иниціаторовъ въ сферъ идей, руководителей, дъйствующихъ путемъ совъта и убъжденія. Онъ самымъ категорическимъ образомъ высказывается противъ присвоенія этимъ исключительнымъ личностямъ какого дибо привиллегированнаго авторитарнаго положенія. Въ этомъ отношении его взглядъ былъ діа-

метрально противуположень взглядамь такихъ защитниковъ аристократіи ума, какъ Ренанъ, требовавшій, чтобы всѣ блага высшаго знанія и развитія были доступны лишь для немногихъ избранныхъ, а остальная масса населенія была отдана подъ опеку «добраго сельскаго дворянина и добраго приходскаго натера», - или какъ Контъ, проэктировавшій такую теократію философовъ и ученыхъ, которою, по справедливому замъчанію Милля. устанавливается деспотизмъ, далеко оставляющій за собою политическіе идеалы самыхъ строгихъ дисциплинаторовъ изъ числа древнихъ философовъ. Существенною частью ученія Милля о свобод'в личности является то важное, можно даже сказать первенствующее значение, которое Милль отводить въ числъ аттрибутовъ личнаго развитія тому, что онъ называетъ «соціальными добродътелями», ставя нхъ выше всъхъ спеціально личныхъ достоинствъ и признавая, что развитіемъ этой высшей стороны своей природы человъкъ съ избыткомъ вознаграждается за ограниченья эгоистическихъ его стремленій тамъ, гдъ эти послъднія сталкиваются съ правами другихъ. При такомъ взглядъ на дъло трудно, ко-нечно, предположить, чтобы Милль, говоря о необходимости сохранить почву, которая роститъ исключительно даровитыхъ людей, разумълъ подъ этимъ возвратъ отъ «тираніи

## LXXXVIII

общественнаго мнънія» къ тъмъ феодальнымъ бытовымъ формамъ, при которыхъ свобода, предоставленная развитію преимущественно эгоистическихъ сторонъ личности для незначительнаго меньшинства, покупалась цёною безправія остального общества. Правда онъ быль чуждь той сентиментальной или лицемърной слащавости, которая своими льстивыми разглагольствованьями о высшемъ разумъ массъ, не нуждающемся будто бы для своего руководства въ результатахъ, добытыхъ наукою и развитіемъ, лишь стремится упрочить въ массахъ косность и безпомощность невъжества. Онъ такъ же безбоязненно обличаль и въ этихъ массахъ тъ наклонности, которыя поддерживають пагубное по его мивнію господство умственной и нравственной посредственности, какъ онъ это дълалъ и относительно высшихъ классовъ. Но въ самыхъ обличеніяхъ этихъ сказывалось желаніе поднять массы на болье высокій уровень и увъренность въ возможности для нихъ достигнуть этого уровня. Такова была истинная подкладка той ненависти Милля къ посредственности, - которая сквозить почти во всемъ, что онъ писалъ, и того нелюдимства, съ которымъ онъ въ личной своей жизни замыкался въ небольшой избранный кругъ друзей. «Вся жизнь его, говорить одинь изъ этихъ друзей позднъйшаго времени, Джонъ

Морли, редакторъ журнала Fortnightly Review и одинъ изъ лучшихъ публицистовъ современной Англіи, - вся жизнь его была протестомъ, исполненнымъ благородной простоты, противъ нъкоторыхъ изъ особенностей, наиболъе унижающихъ наше общество. Никто болже его не умълъ цънить все, что придаетъ достоинство и прелесть человъческой жизни; но искренность, которою дыша-ли всъ его чувства, возбуждала въ немъ отвращение къ поддъльному достоинству общества, построеннаго искусственно и утопающаго въ роскоши. Не впадая въ грубость или въ цинизмъ, онъ отказывался играть роль въ этой балетной пляскъ, которая слыветъ за жизнь среди нашихъ высшихъ сословій. Рабочему легче было получить къ нему доступъ, чъмъ знатной леди».

Само собою разумъется, тъ впечатлънія континентальной жизни, которыя вызвали у Милля приведенную нами параллель между французскимъ обществомъ и англійскимъ, осмыслились для него вполнъ лишь впослъдствіи; но и четырнадцатилътнимъ мальчикомъ, ничего въ сущности не знавшимъ о нравахъ своего отечества, кромъ того, что онъ могъ видъть среди исключительной обстановки отцовскаго дома, онъ все-таки «смутно чувствовалъ разительный контрастъ между откровенной общительностью и добродушной

любезностью французской частной жизни и порядками, существующими въ англійской жизни, гдъ каждый дъйствуеть такъ, какъ будто всв остальные враги или навъвающіе скуку болваны». Не отрицая во французскомъ національномъ характеръ существованіе дурныхъ сторонъ, которыя обнаруживаются при ежедневныхъ столкновеніяхъ скорбе, чъмъ въ Англіи, Милль съ особеннымъ сочувствіемъ отзывается о томъ дружелюбіи, которое французы привыкли выказывать всякому, ожидая что имъ отплатять тъмъ же, за исключеніемъ тъхъ случаевъ, когда существують положительныя причины для непріязни». Вообще онъ считаетъ, что пребываніе во Франціи благод втельно под виство. вало на него потому, что возбудило въ немъ живой интересъ къ политической жизни на континентъ и освободило его отъ свойственной большинству англичанъ привычки судить о всемірныхъ вопросахъ съ англійской точки зрвнія, - привычки, отъ которой не вполить былъ свободенъ и его отецъ, не взирая на свое презрѣніе къ предразсудкамъ. Такому результату много способствовало и то, что молодой Милль во Франціи впервые обстоятельно познакомился съ событіями новъйшей французской исторіи, которыя не могли не произвести сильнаго впечатлънія на умъ юноши, воспитанный на гражданскихъ

идеалахъ классической древности; событія эти, благодаря своей близости и осязательности, облекали живою плотью и кровью то, что было слишкомъ отвлеченнаго въ классическихъ идеалахъ.

Вскоръ по возвращени въ Англію для Милля начинается уже жизнь и дъятельность. Семнадцати лътъ онъ поступаетъ на службу остъ-индской компаніи, въ которой служиль его отець, и которая затъмъ въ теченіи тридцати шести лътъ давала ему средства къ матеріальному существованію. Милль считаетъ обстоятельство это особенно благопріятнымъ для себя въ двухъ отношеніяхъ: занятія его въ бюро компаніи не имъли характеръ механической канцелярщины; они были на столько осмысленны, что представляли для него интересъ; въ тоже время, и это главное, они избавляли его отъ необходимости тратить силы на литературную работу изъ за куска хлёба и давали возможность посвятить литературную свою дѣятельность тѣмъ предметамъ, на которые указывалъ ему собственный сознательный и свободный выборъ. Служба Милля въ бюро остъ-индской компаніи не была простою синекурою, и самъ онъ не относился къ ней какъ къ таковой, объ этомъ свидътельствуютъ ивсколько увъсистыхъ томовъ, которые остались въ результатъ его многолътнихъ служебныхъ занятій и до сихъ поръ, несмотря на

коренное измънение, произошедшее въ отношеніяхъ Англіи къ Остъ-Индіи со времени возстанія и упраздненія компаніи, очень высоко цънятся людьми, близко знакомыми съ остъиндскими вопросами. Но главнымъ дѣломъ его жизни были, конечно, тъ виды дъятельности, которымъ онъ отдавался въ свободные часы. Самостоятельная дъятельность его какъ писателя, публициста и мыслителя началась очень рано. Шестнадцати лътъ онъ печатаетъ первыя статьи свои въ различныхъ журналахъ; статьи эти обнимаютъ вопросы экономическіе и политическіе; за защитою мижній Рикардо и Джемса Милля отъ направленныхъ противъ нихъ нападокъ следуетъ рядъ статей, въ которыхъ шестнадцати-семнадцатильтній мальчикъ выступаетъ защитникомъ свободы слова въ области религіозныхъ вопросовъ, обличаетъ безсодержательность парламентскихъ преній, недостатки законодательства, злоупотребленія администраціи, и т. п. Впрочемъ иногда случалось, что статьи его, какъ слишкомъ радикальныя, не находили себъ мъста въ органахъ, по которымъ на первыхъ порахъ была разбросана его литературная дъятельность. Впрочемъ необходимость искать случайнаго гостепріимства въ постороннихъ органахъ устраняется возникновеніемъ «Вестминстерскаго Обозрвнія», вокругъ котораго группируются молодыя силы, обращающія на

себя вниманіе общества подъ названіемъ школы утилитаристовъ. Объ этой такъ называемой школь, какъ то обыкновенно бываеть съ каждымъ новымъ явленіемъ, выходящимъ изъ круга будничныхъ понятій, съ которыми успъла освоиться тугая на понимание мысль большинства, въ обществъ сложилась легенда, весьма мало соотвътствующая дъйствительной сущности дъла; на этотъ разъ, впрочемъ, въ легендъ не было ничего особенно злостнаго и болъе или менъе причудливыя украшенія, которыми фантазія глубокомысленныхъ людей обставляла дъйствительность, вызывають лишь улыбку надъ тою серьозностью, съ которою подобныя фантазіи подхватываются молвою и мало по малу упрочиваются въ представлении большинства на правахъ незыблемо-установленнаго факта, который въ свою очередь порождаеть не менње глубокомысленные и къ дълу не идущіе комментаріи. Начиная съ самаго названія «утилитаристы», изъ-за котораго поднялся такой шумъ, не совстви затихшій и до настоящаго времени, любонытно, что это слово впервые появилось въ одномъ романъ того времени, гдъ оно было вложено въ уста шотландскаго пастора, предостерегающаго своихъ прихожанъ отъ ученій, несогласныхъ съ догматами шотландской церкви. Шестнадцатильтній Милль, прочитавъ этотъ романъ, подхватилъ слово

и, «съ дътскою приверженностью къ кличкамъ», о которой онъ самъ впоследствии вспоминаль съ улыбкой, обратиль пренебрежительное прозвище въ серьозный терминъ, которымъ и сталъ обозначать маленькое общество молодыхъ людей, основанное имъ около этого времени. Далъе легенда гласила, что главою и руководителемъ школы утилитаристовъ былъ Бентамъ; въ дъйствительности же отношенія Бентама къ этой такъ называемой школь, число членовъ которой въ началь было не болже трехъ и никогда не превышало десяти человъкъ, вовсе не имъли того личнаго непосредственнаго характера, который имъ приписывался молвою, и ограничивались лишь тъмъ общимъ вліяніемъ, которое оказывало его ученіе на молодые умы. Наконецъ въ Вестминстерскомъ Обозрѣніи легенда непремънно хотъла видъть полное выраженіе взглядовъ, нічто въ реді торжественнаго profession de foi партіи утилитаристовъ, силы которой были такъ комично преувеличены. На дълъ же, издатель (по нашему редакторъ) Вестминстерскаго Обозрънія, Боурингъ, купецъ лондонского сити, вовсе не стоялъ такъ близко къ кружку молодыхъ утилитаристовъ, помъщавшихъ у него свои статьи. Этотъ Боурингъ былъ повидимому однимъ изъ тъхъ дъловыхъ людей, которые отлично понимаютъ, что небольшая доза идеальныхъ стремленій имжетъ весьма существенное значеніе даже съ точки зрвнія практическихъ жизненныхъ цълей. Одни деньги никогда не составять человъку почетнаго положенія въ обществъ, если онъ при этомъ не съумъетъ заявить себя сочувствующимъ тъмъ или другимъ высшимъ интересамъ. Такіе люди обыкновенно норовять связать свое имя съ какимъ нибудь новымъ направленіемъ, возбуждающимъ общее вниманіе; при этомъ они самою сущностью направленія проникаются ровно на сколько этого можно ожидать отъ господъ Репетиловыхъ; оно для нихъ дело моды, -- не более; даже въ техъ случаяхъ, когда они по положенію своему могутъ разыгрывать роль меценатовъ, въ нравственномъ смыслъ они остаются приживалками; но такъ или иначе, цёль ихъ достигается, модное направленіе, за которое они уцепились, вывозить ихъ, и имъ удается обратить на свою собственную личность часть того вниманія, которое оно возбуждаетъ въ обществъ. Боурингъ слылъ за большаго поклонника Бентама и провозглашаль себя приверженцемь если и не всъхъ его идей, то по крайней мъръ нъкоторыхъ изъ нихъ. Опъ былъ вхожъ въ домъ къ Бентаму, который видель въ немъ человека, обладающаго обширными связями въ либеральномъ мірт не только Англіи, но и кон-

тинента, и потому могущаго быть весьма полезнымъ въ дълъ распространения бентамизма. По этому, когда Бентамъ ръшился осуществить свою давнишнюю идею объ основаніи органа, въ которомъ проводилось бы его ученіе, онъ нашель, что Боурингь будеть самымъ подходящимъ для него редакторомъ. Джемсь Милль возсталь противъ этого выбора, но дъло сладилось вопреки его предостереженіямъ. Молодой кружокъ утилитаристовъ, за неимъніемъ другого радикальнаго органа, который болье соотвътствоваль бы его требованіямъ, все-таки сталъ дъя-тельно сотрудничать въ Вестминстерскомъ Обозрѣніи, но между этимъ кружкомъ и Боурингомъ часто возникали несогласія; Джемсъ Милль, пользовавшійся большимъ личнымъ влінніемъ среди этой молодежи, быль недоволенъ веденіемъ дъла, литературное достоинство многихъ статей его не удовлетворяло и такимъ образомъ, замъчаетъ Милль, періодическій органъ, считавшійся представителемъ бентамизма, былъ съ самаго начала чрезвычайно непріятень для тёхъ, мнёнія которыхъ онъ повидимому выражалъ. Вообще большую часть ходячихъ представленій о школь утилитаристовъ Милль называетъ просто ложью и, употребивъ какъ то выраженіе «мы» т. е. утилитаристы, оговаривается: «или върнъе тотъ призракъ, который и замънялъ насъ въ воображении многихъ».

Между тъмъ, легенда, въ своей погонъ за разными прикрасами, проглядела, какъ это обыкновенно бываеть, тоть дёйствительный смыслъ явленія, который гораздо болье всякихъ фантастичныхъ прикрасъ заслуживалъ вниманія; «школы» какъ мы видёли, въ сущности не было; она существовала лишь въ воображеній досужихъ людей, въ воздушныхъ замкахъ, которые подъ часъ строили сами молодые люди, почти мальчики, мечтавшіе со временемъ пріобръсти такое же вліяніе на развитіе человъческой мысли, какое имъли философы XVIII столътія; но рядомъ съ мечтами ребяческого честолюбія, этотъ кружокъ одушевляли дъйствительно великодушныя стремленія, онъ быль полонь беззавътной преданности своимъ идеямъ, въ дъло исканія истины и выработки своихъ убъжденій онъ вносиль такую серьозность и трудовую энергію, такую отръшенность отъ всякихъ мелочныхъ соображеній, что у него въ этомъ отношеніи могли бы поучиться многіе и многіе солидные люди. На первыхъ порахъ, какъ это всегда бываеть въ молодости, горячность убъжденія принимала характеръ сектантской приверженности къ добытымъ уже результатамъ. Отдъльныя положенія утилитаризма, или, какъ Милль предпочитаетъ называть его, бентамовскаго радикализма, ревниво отстаивались не только отъ нападокъ старыхъ школь, но и отъ соображеній, расширявшихъ первоначальныя формулы и наводившихъ на болъе полное разръшение вопросовъ. Но неизбъжный фазисъ развитія прошель въ свое время, а плоды его остались; мысль, вступившая въ періодъ своей зрълости и полнаго обладанія своими силами, съ неслабъющей энергіей повела ту же работу дальше и дальше. Юношескія воспоминанія Милля приподнимаютъ передъ нами уголъ завъсы, скрывающей отъ насъ въ большинствъ случаевъ тъ мастерскія, если можно такъ выразиться, въ которыхъ вырабатываются результаты европейской мысли; мы обыкновенно удивляемся богатству этихъ результатовъ и недоумъваемъ откуда берется такая производительность. Разсказъ Милля о своей юности отчасти разръшаетъ это недоумъніе и русскій читатель почти готовъ упрекнуть его въ неблагодарности за строгіе его отзывы объ англійскомъ обществъ, которое при всей своей косности, узкости и замкнутости все-таки, заключаеть въ своихъ нравахъ и обычаяхъ столько условій, благомріятствующихъ развитію силь, вселяющихъ въ нихъ бодрость и поощряющихъ ихъ къ напряженной дружной работв.

Однимъ изъ условій, наиболье способство-

вавшихъ успъшности той совокупной работы, которая кипъла въ кружкъ Милля и его товарищей, былъ основанный ими клубъ для преній. Клубы этого рода представляють одну изъ самыхъ любопытныхъ особенностей англійской жизни. Въ нихъ многіе изъ политическихъ дъятелей, сдълавшихся потомъ знаменитыми, подготовляли себя, еще не сходя съ университетской скамьи, къ будущей своей общественной дъятельности и усваивали себъ не только внъшніе навыки ораторскаго искусства, но и тъ идеи, въ сферъ которыхъ имъ впослъдствии предстояло вращаться. Пренія въ этихъ клубахъ ведутся съ соблюденіемъ всъхъ формальностей, принятыхъ въ парламентской процедуръ; ораторы представляютъ всъ оттънки существующихъ политическихъ партій. Предметъ преній берется иногда изъ текущей политики, иногда же изъ области чисто теоретическихъ вопросовъ. Эти примърные парламентскіе бои не только возбуждаютъ самый живой интересъ среди участвующей въ нихъ молодежи, но и со стороны болъе зрълой публики признаются дъломъ имъющимъ серьезное значение. На нихъ смотрять какъ на своего рода школу, дополняющую воспитание гражданъ и подготовляющую ихъ къ будущей общественной дъятельности. Тотъ клубъ, въ которомъ развивали свои взгляды утилитаристы, возникъ при слъдую-

щихъ условіяхъ: Члены того маленькаго общества, которое, какъ мы видъли, было основано молодымъ Миллемъ, напали на мысль заняться изученіемъ политико-экономическихъ вопросовъ по следующему плану: они брали главу какого нибудь сочиненія, считавшагося въ то время классическимъ по этому предмету и, прочитавъ эту главу, обсуждали сообща всъ возбуждаемые ею вопросы и недоразумънія; при этомъ у нихъ было принято за правило не прекращать преній до тъхъ поръ, пока каждый изъ участвовавшихъ въ нихъ не приходиль къ тому или другому положительному заключенію относительно поднятаго вопроса. Послъ этого приступали точно такимъ же способомъ къ обсужденію следующей главы. Когда такимъ образомъ было пройдено нъсколько политико-экономическихъ сочиненій, перешли къ логикъ, а за тъмъ къ психологіи. Само собою разумъется, такой способъ обсужденія вопросовъ отнюдь не приводилъ, да и не имълъ цълью приводить къ установленію полнаго единообразія во взглядахъ между участниками преній; напротивъ, именно на этихъ преніяхъ неръдко выдълялись тъ разногласія, которыя не могуть не существовать даже между людьми, связанными между собою солидарностью въ общихъ идеяхъ, если только отношение ихъ къ этимъ идеямъ чуждо верхоглядства и мертвящаго догматизма. Но

тъмъ не менъе пренія эти, въ которыя каждый изъ участвующихъ вносилъ свой индивидуальный починъ и въ то же время самъ испытываль возбуждающее дъйствіе этой атмосферы совокупнаго труда, приводили къ такимъ плодотворнымъ результатамъ, которыхъ не въ состояніи была бы дать разрозненная работа. «Наши основательныя, точныя обсужденія каждаго вопроса, говорить Милль, не только приносили пользу участвовавшимъ въ нихъ, но и вырабатывали новые взгляды на нъкоторые предметы. Я всегда считалъ, что сдълался оригинальнымъ и самобытнымъ иыслителемъ только со времени этихъ общихъ чтеній и обсужденій. Благодаря имъ я также пріобръль или, по крайней мъръ, усилиль умственную привычку, которой я приписываю все, что я когда либо сдёлаль или сдёлаю въ области умозрънія, -- привычку никогда не останавливаться на половинномъ разръшеніи какой либо трудности, никогда не бросать задачи, пока она совершенно не уяснится, никогда не пренебрегать, какъ не важными, какими бы то ни было частями вопроса, а одинаково основательно изучать всв, наконецъ, никогда не считать, что понимаешь часть предмета, пока не обнимешь его сполна, во всей его совокупности». Собранія эти происходили у Грота, впослъдствіи знаменитаго профессора и писателя, но въ то время еще

скованнаго во внъшней своей дъятельности случайностью своего рожденія и помогавшаго своему отцу-банкиру въ конторскихъ его занятіяхъ. Отецъ Грота быль завзятый тори, мать-фанатичная сектантка, но сынъ пошелъ на перекоръ семейнымъ традиціямъ, играющимъ обыкновенно въ Англіи такую важную роль въ опредъленіи, какъ рода дъятельности, такъ и мнъній людей. Философскіе и политическіе вопросы интересовали его гораздо болье, чъмъ банкирскія операціи; знакомство и возникшая за тъмъ близкая дружба съ Джемсомъ Миллемъ, имъли сильное вліяніе на общій складъ мыслей молодаго человъка, придавъ имъ окончательно то радикальное направленіе, которому онъ служилъ въ послъдующей своей дъятельности. Не взирая на то, что по годамъ Гротъ былъ не пара юношамъ, изъ которыхъ состоялъ кружокъ утилитаристовъ, онъ близко сошелся съ членами этого кружка, въ особенности съ молодымъ Миллемъ, и принималъ дъятельное участіе въ преніяхъ, происходившихъ у него въ домъ. Описанныя нами собранія происходили два раза въ недълю, и такъ какъ свободнаго времени у членовъ кружка было не-много, то они принуждены были назначать для своихъ сходокъ довольно необычайное время, -- семь часовъ утра.

Успъхъ преній въ домѣ Грота навелъ мо-

лодыхъ людей на мысль расширить свое начинаніе. Въ то время въ Лондонъ существоваль клубъ овенитовъ, подъ названіемъ Коо-перативное Общество. Утилитаристы задумали выяснить путемъ публичныхъ диспутовъ нъкоторые пункты, по которымъ между ними и послъдователями Овена существовало разногласіе, и съ этою цілью предложили послёднимъ явиться въ полномъ составъ въ помъщение, занимаемое Кооперативнымъ Обществомъ и дать тамъ своимъ противникамъ «генеральное сраженіе». Овениты охотно приняли вызовъ, объщавшій внести оживленіе въ собственныя ихъ собранія, и такимъ образомъ открылся рядъ преній, о содержаніи которыхъ Милль, къ сожальнію, не сообщаеть подробностей, ограничиваясь простымъ упоминовеніемъ, что они вращались главнымъ образомъ на вопросъ о народонаселеніи, въ которомъ Милль и его товарищи были въ то время, по крайней мъръ, безусловными при-верженцами мальтузіанскихъ воззръній Джемса Милля. Не взирая на разногласие во взглядахъ, словесныя битвы велись, что называется à armes courtoises, безъ всякой примъси личнаго раздраженія и не мъшали противникамъ отдавать полную справедливость тёмъ достоинствамъ, которыя они встръчали другъ у друга. О преніяхъ этихъ заговорили въ лондонскомъ обществъ, за ними съ любо-

пытствомъ стала слъдить посторонняя публика и успъхъ ихъ навелъ извъстнаго эко-номиста Макъ-Кулоха на мысль о необходи-мости основать въ Лондонъ нъчто подобное «Умозрительному Обществу», существовавшему въ Эдинбургъ и послужившему школой, изъ которой вышли многіе, впослъдствіи знаменитые ораторы. При содъйствіи Макъ Кулоха къ первоначальному ядру утилитаристовъ примкнули многіе другіе молодые люди; кромъ того въ преніяхъ объщали принимать участіе и нъкоторые дъятели съ установившимся общественнымъ положеніемъ и болъе или менъе громкою репутаціей въ политическомъ, ученомъ; или литературномъ міръ; тутъ были и члены парламента, и почти всъ знаменитые ораторы Кембриджа и Оксфорда. Въ числъ прочихъ членовъ новаго клуба Милль называетъ Маколея, Самюэля, Вильберфорса (впослъдствіи епископа оксфордскаго) обоихъ братьевъ Бульверовъ и другихъ, причемъ замъчаетъ, что большинство молодыхъ людей, принимавшихъ участіе въ этомъ предпріятіи, впослідствіи играли замітныя роли въ политикъ и въ литературъ. Впрочемъ изъ числа признанныхъ авторитетовъ и установившихся репутацій, объщавшихъ свою поддержку этому начинанію, большинство ограничилось одними объщаніями и если дъло въ концъ концовъ все-таки увънчалось успъхомъ, то этимъ оно

обязано было исключительно молодымъ силамъ, поддержавшимъ его. Клубъ молодыхъ людей, собиравшихся два раза въ недълю въ Массонской тавернъ, быль уже настоящимъ миніатюрнымъ воспроизведеніемъ всёхъ главнъйшихъ теченій мысли, которыя существовали въ тогдашнемъ обществъ. Въ первоначальномъ составъ его преобладалъ, правда, либеральный элементъ; «замъчательной характеристикой того времени, говоритъ Милль, можеть служить тоть факть, что намъ всего труднъе было найдти достаточное количество торійскихъ ораторовъ». Однако впоследствіи удалось залучить двухъ способныхъ молодыхъ людей, представлявшихъ мнвнія той партіи, которая хотя и начинала бъднъть силами, способными поддержать ея дело въ будущемъ, все же въ оффиціальномъ міръ и въ такъ называемой большой политикъ продолжала въ то время играть видную роль, не соотвътствовавшую ея внутренней жизнеспособности. Силы либеральной фракціи клуба тоже увеличились всупленіемъ нъсколькихъ приверженцевъ бентамизма изъ кембриджскаго университета; послъ этого каждое собраніе было генеральною битвою между торійскими юристами и философскими радикалами. Нъсколько позднъе въ обществъ появился еще новый элементь въ лицъ нъкоторыхъ послъдователей Кольриджа, которые внесли въ пренія теоріи и взгляды Европейской реакціи противь философіи XVIII въка и, конечно, выступили противниками бентамизма, но нападали на него не съ той точки зрънія, какъ торіи, а съ другой, имъвшей либеральный и даже радикальный оттънокъ. Встръча съ послъдователями Кольриджа и вообще знакомство со взглядами послъдняго имъли важное вліяніе на развитіе Милля, но о характеръ этого вліянія будетъ упомянуто нъсколько ниже. Собранія въ Тавернъ Массоновъ продолжались нъсколько лътъ, привлекая постоянно и постороннюю публику; въ числъ слушателей, присутствовавшихъ на этихъ преніяхъ, неръдко можно было видъть лицъ, съ болъе или менъе громкою извъстностью.

Не малое вліяніе на развитіе этой группы молодыхъ дъятелей имъли тъ отношенія, которыя существовали между ними и людьми болье зрълаго возраста, работавшими на томъ же поприщъ. Своеобразный характеръ этихъ отношеній сказывается во множествъ мелкихъ фактовъ, о которыхъ Милль упоминаетъ какъ бы походя, не придавая имъ особеннаго значенія, но всего болье выясняется онъ въ томъ, что Милль говоритъ о роли своего отца. Джемсъ Милль принималъ самое дъятельное участіе во всъхъ интересахъ молодаго покольнія утилитаріанистовъ: его умъ, обширныя знанія и безупречный характеръ

упрочивали за нимъ роль руководителя и личное, непосредственное вліяніе его на этотъ кружокъ ближайшихъ послъдователей бентамизма было гораздо сильнъе, даже, вліянія самого Бентама. Но при этомъ замъчательно, что отношенія, установившіяся между нимъ и упомянутымъ кружкомъ, слагались по совершенно иному тину, чъмъ тотъ, который обыкновенно принимають отношенія между людьми тамъ, гдъ сходятся два покольнія. Со стороны Джемса Милля не было ни притязаній на авторитарность, ни аффектаціи самоуничиженія. Со стороны молодыхъ его друзей и учениковъ не было ни раболъпнаго поклоненія, всегда развращающаго и принижающаго людей даже тамъ, гдъ оно искренно, ни заносчивости, иногда принимаемой за самостоятельность, но въ дъйствительности всего менъе совмъстимой съ самостоятельностью, такъ какъ подкладкой ей служитъ дешевое самодовольство и мелочное тщеславіе. Уваженіе и авторитеть, которыми пользовался Джемсъ Милль въ этомъ кружкъ, вытекали сами собою изъ тъхъ естественныхъ преимуществъ, которыя умственная зрълость, большій опыть и прошлыя заслуги дають человъку, если онъ только сохранилъ при этомъ способность относиться съ живымъ пониманіемъ и дъятельнымъ сочувствіемъ къ настеящему и не считаетъ единственною приличною для себя ролью презрительное брюзжанье отжившаго противъ начинающихъ жить, или слезливыя воздыханія о собственномъ ветеранствъ. Уважение, обусловленное такими разумными мотивами, не могло перейти въ рабольніе, отрекающееся отъ права критики, и было тъмъ прочнъе, чъмъ менъе оно опиралось на слабыя стороны человъческой природы, и чъмъ болъе оно, напротивъ, коренилось въ сильныхъ ея сторонахъ. Уваженіе такого рода равно ділаеть честь, какъ тому, кто умъетъ его внушить, такъ и тъмъ, которые умъють его испытывать. Воть почему при всемъ вліяніи, которымъ пользовался Джемсъ Милль въ кружкъ, сгруппировавшемся вокругъ него, онъ отнюдь не играль въ последнемъ роль непогрешимаго авторитета. По нъкоторымъ вопросамъ молодые утилитаристы держались мижній совершенно несхожихъ съ его взглядами. Такъ, напримъръ, по вопросу объ избирательномъ правъ женщинъ онъ, хотя и не былъ противникомъ такого расширенія правъженщинъ, но считалъ это дъло не особенно существеннымъ; по его мнънію избирательная реформа должна была стремиться къ расширенію правъ мужской половины населенія и при этомъ условіи устраненіе женщинъ отъ участія въ политической жизни допускалось имъ какъ уступка существующимъ взглядамъ, не мо-

гущая особенно повредить интересамъ хорошаго управленія, такъ какъ интересы мужчинъ и женщинъ тождественны. Но съ этимъ взглядомъ молодой Милль и его товарищи отнюдь не могли согласиться. Замъчательно, что эти разногласія по частнымъ вопросамъ не только не нарушали добрыхъ отношеній между Миллемъ и молодежью, но, напротивъ, приводили иногда къ соглашеніямъ, въ которыхъ старый, испытанный боецъ, убъдившись, что молодежь въ данномъ случав правъе его, откровенно сознавался въ этомъ и исправлялъ свою ошибку. Такъ было, напримъръ, съ нъкоторыми политико-экономическими вопросами, разбиравшимися на утреннихъ сходкахъ въ домъ Грота; пренія эти побу-дили Джемса Милля измънить свой взглядъ на эти вопросы и сдълать существенныя измъненія во второмъ изданіи своей политической экономіи.

Таковы были внёшнія условія жизни и дёятельности Милля въ годы юности и молодости. Но эти годы были въ то же время и порою напряженной внутренней работы. Въ душевномъ строё Милля совершился переломъ, бывшій въ сущности лишь естественною реакцією противъ тёхъ ошибокъ всего предшествующаго его воспитанія, которыя не въ мёру натягивая извёстныя струны, заглушали въ тоже время другія, столь же необходимыя для полной гармоніи между различными силами и способностями человъческой природы. У натуръ дряблыхъ подобнаго рода реакція обыкновенно разръшается переходомъ отъ одного рода односторонности въ другую, причемъ окончательная побъда остается на сторонъ той односторонности, которая наимънъе можетъ привести въ свое оправдание какіе либо разумные и возвышенные принципы. и наиболъе способна понизить общій душевный строй человъка, такъ какъ она замъняетъ принципы неполно понятые и несовершенно примъненные, но все же двигающіе и будящіе, косностью и неряшливостью, прикрываемыми болже или менже трескучими фразами. У натуръ здоровыхъ и сильныхъ та же реакцін является актомъ освобожденія отъ догматизма, съуживающаго иногда прогрессивные принципы, и никогда не переходитъ въ догматизмъ принциповъ отжившихъ. Таковъ именно былъ исходъ этой реакціи у Милля; въ конечномъ результатъ она по его собственному выраженію расширила основы его міросозерцанія. Исторія этого внутренняго перелома крайне любопытна.

Всё тё вліянія, которымъ подвергался Милль въ годы своего дётства и съ которыми онъ встрёчался на первыхъ порахъ своей самостоятельной жизни, клонились, какъ мы видёли, къ тому, чтобы усовершенство-

вать мыслительный анпарать, въ ущербъ чувству. Способность анализа развивалась и изощрялась, но способность эта, какъ замъчаетъ Милль, «можетъ усилить понятія о соотношении между причиной и слъдствіемъ, средствомъ и цълью, но въ то же время ослабить тъ ассосіаціи идей съ извъстными предметами, которыя, говоря обыкновеннымъ языкомъ, основаны на чувствъ. Главнъйшее достоинство анализа заключается именно въ способности ослабить и пошатнуть все, что является результатомъ предразсудка, а также въ доставлении намъ возможности умственно отдёлять иден, связь которыхъ есть лишь дъло случайное. Привычка анализа развиваетъ трезвость и ясность взглядовъ, но точитъ, какъ червь, корень страстей и добродътелей, а главнымъ образомъ подрываетъ всь желанія и ощущенія удовольствія, исключая чисто физическихъ и органическихъ, которыя совершенно недостаточны для приданія жизни какой либо прелести» Идеалы, которые бентамизмъ ставитъ человъку, были высоки и вполнъ достойны сдълаться цълью человъческихъ стремленій; бентамизмъ совершенно правильно полагалъ, что сознаніе красоты этихъ идеаловъ и наслаждение, доставляемое стремленіемъ къ нимъ, достаточно обезпечиваютъ прочную основу нравственности; но при этомъ онъ, совершенно непослъдова-

тельно самому себъ, пренебрегалъ развитіемъ чувства, безъ котораго немыслимо и самое наслаждение, и страдание. Всъ настроения его вращались преимущественно въ сферъ чисто умственныхъ отправленій, всъ усилія его сосредоточивались на томъ, чтобы измѣнить мнѣнія людей, и считалось дѣломъ несомнѣннымъ, что люди, разъ убъдившись въ неправильности прежнихъ своихъ взглядовъ и научившись понимать истинные свои интересы, не замедлять измънить свои нравы и порядки сообразно съ указаніями разума; при этомъ не принималось въ разсчетъ, какъ сильно вліяютъ на самый складъ мивній, то предрасполагая къ ихъ принятію, то создавая противъ нихъ непреодолимое предубъжденіе, тъ привоспитанные инстинкты и такъ называемыя непосредственныя чувства, которыя неръдко кръпкими корнями привычки держатся за извъстныя понятія еще долгое время послъ того, какъ разумъ созналъ ихъ несостоятельность. Эта то односторонность взгляда, отъ которой не были свободны ни Джемсъ Милль, ни самъ Бентамъ, еще сильнъе проявлялась въ молодомъ поколъніи бентамистовъ, которое доводило ее зачастую до парадокса, отчасти вслъдствіе свойственнаго молодости страстнаго ригоризма, отчасти же просто изъ ребяческаго желанія подразнить противниковъ, напирая на тъ стороны ученія Бентама, которыя наиболье шокировали этихъ противниковъ. Въ свое время большинство членовъ кружка освободилось отъ этихъ эксцентричностей, отчего, конечно, могло лишь выиграть развитіе того здороваго ядра, которое заключалось въ ученіи, и однимъ изъ первыхъ освободился Милль. Вотъ какъ онъ самъ разсказываетъ объ этомъ эпизодъ своей внутренней жизни.

«Я полагаю, что название разсуждающей машины, часто примѣняемое къ бентамистамъ, хотя и несправедливо относительно многихъ изъ тѣхъ, къ кому оно примѣнялось, могло быть безъ преувеличенья отнесено ко мий въ продолжени двухъ или трехъ лётъ моей жизни. Въ этомъ фактё нётъ ничего удивительнаго; отъ юноши того возраста, въ которомъ я находился, нельзя требовать разносторонности;, я быль именно одностороненъ. Самолюбіемъ и жаждой отличій я обладаль въ высшей степени, біемъ и жаждой отличій я обладалъ въ высшей степени, а также ревность къ достиженію того, что я считаль благомъ человъчества, была во мнѣ преобладающимъ стремненіемъ, которое придавало оттънокъ всѣмъ прочимъ. Но эта ревность въ ту эпоху моей жизни ограничивалась только ревностью къ отвлеченнымъ мнѣніямъ. Она не основывалась на искренномъ сочувствіи къ человъчеству, хотя этого рода сочувствіе и занимало должное мѣсто въ монхъ нравственныхъ понятіяхъ; въ то же время ее не сопровождаль пламенный энтузіазмъ къ благороднымъ, возвышеннымъ идеаламъ. Однако, по складу своего воображенія я былъ склоненъ къ подобнаго рода чувству, но въ то время во мнѣ ощущался большой недостатокъ того, что составляетъ естественную пищу восторженнаго чувства,—а именно недостатокъ поэтичедостатокъ того, что составляетъ естественную пищу восторженнаго чувства,—а именно недостатокъ поэтической культуры, и былъ избытокъ противуположной способности къ логическому мышленію и анализу... Начиная съ зимы 1821 года, когда я прочелъ Бентама, и, въ особенности, съ начала изданія «Вестминстерскато Обозрѣнія», я имѣлъ цѣль въ жизни—быть реформаторомъ всего міра. Мое понятіе о личномъ счастьи сливалось совершенно съ этою цѣлью. Я не жаждалъ другаго сочувствія, кромѣ сочувствія моихъ сотрудниковъ въ великомъ дѣлѣ

преобразованія челов'ячества. По дорогі я не отказывался отъ нікоторыхъ удовольствій, но полнымъ, совершеннымъ удовлетвореніемъ моихъ желаній могло быть только стремленіе къ этой ціли и я поздравляль себя съ тімъ, что нашель прочное счастье въ жизни, такъ какъ мой идеаль счастья быль такъ далекъ, что постоянно можно было подвигаться къ нему, но никогда нельзя было его достигнуть».

И вдругъ, въ одно прекрасное утро эта увъренность разлетълась въ прахъ. Подъ вліяніемъ случайно налетъвшаго мрачнаго настроенія духа, одного изъ тъхъ припадковъ хандры, которые иногда вызываются неуловимо мелкими причинами, Милль какъ то вздумалъ предложить себъ вопросъ: если бы осуществились всё тё перемёны въ учрежденіяхъ и мивніяхъ человючества, къ которымъ онъ стремился, составило ли бы это для него величайшую радость и полное счастье?-Неподкупный внутренній голось отвъчаль: нътъ! То было цълое открытіе, поразившее его своею неожиданностью, и сознаніе этого безотраднаго и унизительнаго факта стало неотвязно преследовать его, доводя до отчанныя. Изъ окружающихъ никто не быль въ состоянии помочь ему совътомъ или объясненіемъ. Отецъ, къ которому онъ не задумался бы обратиться за помощью во всякомъ практическомъ затрудненіи, менте чтмъ кто либо способень быль понять психическое состояніе этого рода. Приходилось отыскивать выходъ изъ этого состоянія на свой собственный

страхъ и рискъ. Размышляя о причинахъ, поставившихъ его лицомъ къ лицу съ подобнымъ результатомъ, Милль слъдующимъ образомъ сформулироваль ошибку своего воспитан я. «Всё тё, мненіями которыхь я привыкь руководиться, считали величайшими и вёрнейшими источниками счастья симпатію къ другимъ людямъ и чувства, ставящія благоденствіе всего человъчества цълью жизни. Я былг убъжденг вг справедливости этого, но сознаніе, что извъстное чувство мог-ло сдълать меня счастливымг, не довало мню этого чувства». Правда воспитаніе его, построенное на принципъ ассосіаціи идей, стремилось связать идею удовольствія со всѣмъ, что ведетъ къ общему благоденствію, и идею страданія со всѣмъ, что нарушаетъ это благоденствіе. Но при этомъ, средства, употреблявшіяся для образованія подобной полезной ассосіаціи представленій, не шли далъе обычныхъ орудій похвалы и порицанія, награды и наказанія. Связь, устанавливае— мая такимъ образомъ между извъстнымъ понятіемъ, по необходимости должна была имъть искусственный, а потому непрочный характерь; главный же источникъ свободнаго и самопроизвольнаго влеченія, чувство, оставалось между тъмъ въ загонъ, и Миллю пришлось уже самому восполнить этотъ пробъль своего воспитанія, культивируя тъ сто-

роны своей природы, которыя до сихъ поръ оставались неразвитыми. Случай, какъ это всегда бываеть, не замедлиль поставить его лицомъ къ лицу съ извъстными впечатлъніями, которыя, при другихъ обстоятельствахъ, проскользнули бы незамѣтно, но, будучи воспринимаемы при извѣстномъ настроеніи, наводили его на тотъ выходъ, котораго онъ искалъ. Такъ, случайно попавшіеся ему въруки мемуары Мармонтеля произвели на него сильное впечатлѣніе описаніемъ смерти отца Мармонтеля, трагическаго положенія семьи и ръшимости юноши замънить остальнымъ членомъ семейства все, что они потеряли. Убъдившись такимъ образомъ, что способность сочувствовать горю и радостямъ другихъ людей не изсякла въ немъ, Милль нъсколько ободрился. Въ то же время онъ выработываетъ себъ взглядъ, имъвшій много общаго съ анти-сознательной теоріей Карлейля, хотя онъ въ то время еще и не быль знакомъ съ ученіемъ послъдняго. Продолжая считать счастье цёлью всёхъ жизненныхъ стремленій, Милль приходить однако же къ убъжденію, что цъль эта можеть быть до-стигнута лишь тогда, когда она будеть по-ставлена на второй планъ. «Въ жизни, такъ разсуждаль онъ, достаточно наслажденій для приданія ей прелести, если только мы беремъ ихъ мимоходомъ, не придавая имъ пер-

венствующаго значенія. Придайте имъ такое значение, —и они тотчасъ же окажутся недостаточными и не выдержать строгаго анализа. Счастливы только тъ люди, которые ставять себъ цълью какой либо другой пред. метъ, напримъръ, счастье другихъ, совершенствованье человъчества, какое либо пред-пріятіе, искусство. На служеніе этой цъли употребите все свое самосознаніе, всю свою способность къ анализу, —и если другія об-стоятельства вашей жизни сложатся удачно, то вы будете счастливы, вдыхая въ себя счастье вивств съ воздухомъ, которымъ вы дышите, не думая о немъ и не анализируя его. — Я и до сихъ поръ, добавляетъ Милль, считаю, что эта теорія наилучшая для всёхъ тъхъ, которые обладають умъренною впе-чатлительностью и такой же умъренной способностью къ наслажденію, т. е. для боль-шинства человъчества».—Послъдняя оговорка, впрочемъ, не вполнъ понятна и едва ли справедлива. Самая способность сосредоточиться на цёляхъ, лежащихъ внъ сферы личной жизни и требующихъ отъ человъка не одной способности пасивнаго воспріятія, предполагаетъ вообще натуру недюжинной силы, а у такихъ натуръ и впечатлительность, и способность испытывать наслаждение или страданіе бываеть сильнье. По этому теорія Милля о счастьи всего болье по плечу именно тёмъ исключительнымъ личностямъ, которыя, по собственному опредёленію Милля въ его книгъ «о свободъ», обладаютъ «сильной энергіей, управляемой сильнымъ умомъ и сильнымъ чувствомъ, строго контролируемыхъ сознательной волей». Для людей же средняго уровня, у которыхъ «слабое чувство и слабая энергія безъ большаго усилія воли или ума приводятся во внѣшнее, по крайней мъръ, соотвътствіе съ правиломъ» теорія Милля о счастьи получитъ смыслъ лишь въ той мъръ, въ какой будутъ осуществляться условія, благопріятствующія поднятію нравственнаго и умственнаго уровня среди большинства.

Благопріятному исходу нравственнаго кризиса, пережитаго Миллемъ, не мало способствовало то наслаженіе, которое онъ въ эту пору своей жизни впервые научился извлекать изъ поэзіи. До сихъ поръ онъ, слѣдуя примѣру своего отца, оставался къ ней «теоретически равнодушенъ». Въ кружкъ молодыхъ его друзей, на перекоръ личнымъ вкусамъ, заставлявшимъ большинство этихъ юношей находить удовольствіе въ чтеніи тѣхъ или другихъ поэтовъ, господствовало на первыхъ порахъ тоже «теоретическое равнодушіе» къ поэзіи, принимавшее даже характеръ положительнаго предубъжденія и опиравшееся на авторитетъ Бентама, который часто говари-

валъ, что «всякая поэзія-неправда», и презрѣніе котораго къ поэтамъ вообще прорвалось даже въ такого рода отзывъ о Томасъ Муръ: «Мистеръ Муръ поэтъ, — слъдовательно не мыслитель». Довольно страннымъ образомъ, первый поэтъ, къ которому Милль обратился, думая найти у него то, что ему самому недоставало въ эту эпоху его жизни, оставилъ его неудовлетвореннымъ, хотя поэтъ этотъ быль—Байронь; Милль объясняеть это тъмъ, что содержаніе поэзін Байрона, съ ея внутреннимъ разладомъ, было слишкомъ тождественно съ собственнымъ его душевнымъ настроеніемъ. Гораздо болье сильное впечатльніе произвель на него второстепенный поэть, Уордсуортъ, благодушная, созерцательная поэзія котораго всего менъе соотвътствовала общему строю убъжденій Милля. Но у Уордсуорта онъ нашелъ струну, которая всегда очень сильно звучала и въ немъ самомъ, любовь къ природъ. Впрочемъ, Милль признаетъ, что Уордсуортъ никогда не имълъ бы на него такого сильнаго вліянія, если бы только рисоваль великолѣпныя картины живописныхъ мѣстностей. Онъ дѣйствовалъ на него главнымъ образомъ тъмъ, что изображалъ не одну вившнюю красоту, но и состояніе чувствъ и мыслей подъ вліяніемъ красоты. Эта то сто-рона поэзіи Уордсуорта успокоила Милля, разсвявъ его опасенія на счетъ возможност

изсякновенія самаго источника наслажленій для человъчества. Необходимо замътить, что и въ этотъ періодъ исключительнаго, повидимому, сосредоточенья на личныхъ психическихъ процессахъ и на эгоистическихъ заботахъ, Милля никогда не покидала мысль о судьбахъ человъчества, которыя онъ находилъ невозможнымъ отдёлить отъ личной своей судьбы. Онъ чувствовалъ, что вопросъ, который онъ въ настоящую минуту ръшаль для себя, касается человъческой природы вообще и въ сущности сводится на то, «перестанутъ ли удовольствія быть удовольствіями послъ того, какъ исчезнутъ борьба и лишенія, придающія теперь нашимъ удовольствіямъ особенное обаяніе? — Я чувствоваль, добавляеть Милль, что если во мнв не возникнетъ лучшей надежды на общее счастье человъчества, то мое уныніе должно продолжаться навъки; но еслибъ я видълъ спасительный исходъ въ этомъ отношеніи, то я сталъ бы съ удовольствіемъ смотръть на весь міръ, вполнъ довольствуясь въ томъ, что касалось меня лично, тою долею общаго счастья, которая выпала бы на мою долю». Поэзія Уордсуорта подсказала ему благопріятный отвътъ на тревожившій его вопросъ, заставивъ его самого пережить такого рода «радости и наслажденія, которыя могли раздёлять всё люди и которыя, не имъя никакого отношенія къ борьбъ и недостаткамь, должны увеличиваться отъ всякаго улучшенія въ физическомъ или общественномъ положеніи человъчества», а также показавъ ему въ чемъ будетъ заключаться въчный источникъ счастья, когда все зло въ жизни исчезнетъ. «Уордсвортъ», говорилъ Милль, научилъ меня этому, не только не отвратива от сочувствія ка общей судьбъ человъчества, но усилива еще болье это сочувствіе» \*).

<sup>\*)</sup> Читателю, быть можеть не безъинтересно будеть сравнить эти взгляды Мидля на поэзію и поэтовъ съ тъми сужденіями, которыя ему случалось высказывать о томъ же предметь позднье, когда субъективное настроеніе, обусловившее его сочувствіе къ Уордсуорту, давно уже миновало. Джонъ Морли, уже цитированный нами нъсколько выше, приводить слъдующие отзывы Милля о Гете и Шиллеръ, высказанные имъ въ разговорѣ не за долго до его смерти. "Онъ (Милль) признаваль, что мы обязаны Гете новыми точками зрвнія на жизнь, но при этомь онъ высказаль глубокую антипатію къ правственной его личности. Онъ говориль, что не можеть понять, какимъ образомъ человъкъ, умъвшій такъ изобразить страданія покинутой женщины, какъ онъ это сдълаль относительно Авреліи въ Вильгельмъ Мейстеръ, могъ въ личномъ своемъ поведении поступать систематически дурно относительно женщинь. Гете, продолжаль онъ, пытался, на сколько хватало его силъ, быть Грекомъ, но при всемъ томъ, за исключениемъ немногихъ лирическихъ стихотвореній, ему не удалось создать въ этомъ родѣ ничего безукоризненнаго въ дѣлѣ формы; это, по миѣнію Милля доказываетъ непреодолимое стремленіе современной мысли къ расширенію, а также непримънимость эллинскаго типа къ современнымъ требованьямъ какъ въ томъ, что касается дъйствій, такъ и въ томъ, что касается выраженій. Шиллера онъ ставитъ гораздо выше и говориль, что, принимаясь за Шиллера послѣ Гете, чувствуеть себя точно при переходъ изъ те-илицы на свѣжій воздухъ».

Такой исходъ борьбы между чувствомъ и теоріями, построенными на выводахъ разума, представляется съ перваго взгляда нъсколько неожиданнымъ. Мы слишкомъ освоились съ банальными афоризмами, сводящимми широко-человъчныя стремленія, о которыхъ говоритъ Милль, на пустую блажь исключительно «головного развитія»; намъ слишкомъ прожужжали уши противоположениемъ этихъ принципіальных стремленій — требованьямъ непосредственнаго чувства и «неискоренимому влеченію человъческой природы къ наслажденію изящнымъ»; наконецъ въ практической жизни мы слишкомъ привыкли видъть, что, разъ человъкъ принялся обличать ригоризмъ и узкость теорій, отрицающихъ во имя стремленій къ общему благу права личности на наслажденіе изящною стороной жизни; въ переводъ это значить, что самимъ господамъ, выступающимъ защитниками всесторонности, не въ моготу держаться на высотъ широко-человъчныхъ стремленій и захотълось вернуться на родной насъсть и устроиться по уютнъе. Между тъмъ мы не замъчаемъ коренной ошибки этихъ ходячихъ взглядовъ; ощибка ихъ заключается въ томъ, что они въ такъ называемомъ отрицаніи эстетической стороны жизни и личнаго чувства видятъ центръ тяжести всякаго міросозерцанія, которое, подобно утилитаризму Бентама и обоихъ Миллей, занимается вопросами общаго блага предпочтительно передъ личными вопросами, и при этомъ въ опредълении своихъ цълей и путей руководится не какими либо-туманными теоріями, а началами, основанными на точныхъ и ясныхъ данныхъ раціональнаго мышленія. При такомъ взглядъ на дъло, конечно, вопросъ слагается такъ, что приходится выбирать между общимъ и личнымъ, между непосредственнымъ чувствомъ и разумомъ, между эстетической стороной жизни и соображеніями грубой и голой пользы. На дълъ же пресловутое отрицание эстетической стороны жизни вовсе не составляетъ такой существенной и неустранимой составной части упомянутаго міросозерцанія; напротивъ, пока защитники правъ «непосредственнаго чувства» и «неискоренимыхъ стремленій человъческой природы къ наслажденію эстетической стороной жизни» расходують столько паноса и глубокомыслія по поводу ими же сочиненныхъ исскуственныхъ антитезъ, обличаемое ими міросозерцаніе, въ естественномъ, логическомъ ходъ своего развитія, безъ натяжекъ и безъ уступокъ, не только примиряется со всёмъ, что есть дъйствительно законнаго и въ непосредственномъ чувствъ и эстетическихъ стремленіяхъ, но дълаетъ и то и другое новымъ могущественнымъ орудіемъ для достиженія своихъ цълей.

Съ только что описаннымъ нами періодомъ жизни Милля связана перемъна въ его взглядахъ по другому, въ высшей степени важному вопросу, и до сихъ поръ продолжающему возбуждать горячіе споры, главнымъ образомъ благодаря опять таки недеразумънію, которое искусно эксплуатируется стороною, видящею свою выгоду въ поддержаніи подобныхъ недоразумъній. Теорія объ образованіи характера обстоятельствами входить существенною частью въ ученіе Бентама и утилитаристовь; когда для Милля настала пора переборки и провърки всъхъ тъхъначалъ, которыя онъ до сихъ поръ считалъ незыблемо установленными, нравственное чувство его возмутилось про-тивъ мысли, что онъ наравнъ съ другими людьми не болье, какъ безпомощный рабъ въ рукахъ предъидущихъ обстоятельствъ; дъйствительно, только совстмъ дрянныя личности могуть пользоваться этою теоріею, какъ средствомъ для оправданія своихъ собственныхъ пороковъ и слабостей. Поэтому, вполнъ понятно, что Миллю приходило несовсъмъ послъдовательное въ философскомъ смыслъ желаніе, чтобы «теорію необходимости можно было признавать относительно образованія характера другихъ людей и отвергать относительно образованія своего собственнаго ха-

рактера». Но этотъ философскій фатализмъ, со всѣми вытекающими изъ него унизительными и подавляющими энергію выводами, продолжаль стоять передъ нимъ во всеоружіи научно доказанной истины. Сколько бы чувство его ни возмущалось противъ выводовъ, разумъ его не могъ отвергнуть факта. Словомъ, онъ, употребляя его собственное выраженіе, находился подъ бременемъ сознанія, особенно тягостнаго для человъка, стремящагося быть реформаторомъ мниній, что одна теорія истинна, а другая, противуположная ей, нравственно благодътельна. Наконецъ выходъ изъ этой дилеммы нашелся: «Я понялъ, говорить Милль, что хотя нашъ характеръ образуется обстоятельствами, но наши желанія могуть сильно вліять на изміненіе этихъ обстоятельствъ, — что самая благородная и возвышенная черта въ теоріи свободной воли заключалось въ убъжденіи, что мы дъйствительно имъемъ вліяніе на образованіе нашего характера, что наша воля, вліяя на обстоятельства, можетъ измѣнить наше будущее примънение свободной воли. Все это вполнъ соотвътствовало теоріи обстоятельствъ, или, лучше сказать, составляло эту самую теорію, правильно понятую. Съ того времени я въ своемъ умъ провелъ ясное различіе между теоріей обстоятельствъ и фатализмомъ, отвергнувъ совершенно вовлекающее въ заблуждение слово необходимость».

По мфрф того, какъ внфшняя обстановка жизни Милля утрачивала характеръ кружковой замкнутости и онъ приходилъ въ соприкосновение съ разнообразными умами и ученіями, неръдко даже противуноложными его собственнымъ основнымъ убъжденіямъ, умъ его выросталь изъ періода юношеской подражательности и неофитской ревности и убъжденія его принимали тоть самостоятельный, широкій складъ, который приличествуеть возмужалости. Но отръшенность отъ всякаго предубъжденія и строгая добросовъстность, съ которою онъ вникалъ во взгляды даже діаметрально противоположные его собственнымъ, не имъла ничего общаго съ легковъснымъ эклектизмомъ, или съ тъмъ механическимъ отмъриванымъ середины между двумя крайними воззрѣніями, каторое нерѣдко оправдывается поговоркой: «du choc des opinions jaillit la vérité». Основной складъ его убъжденій оставался неизмъннымъ и изъмнъній противниковъ онъ бралъ лишь то, что могло органически слиться съ общимъ его міросозерцаніемъ. Такъ въ періодъ пережитаго имъ нравственнаго кризиса онъ, по собственному его признанію, многимъ былъ обязанъ сочиненіямъ Карлейля и двумъ его ученикамъ, Морису и Стерлингу, съ которыми онъ позна-

комился въ клубъ Массонской таверны и впослъдствіи близко сошелся (съ самимъ Карлейлемъ онъ познакомился позднже). Точкою соприкосновенія между ними служило то обстоятельство, что Милль въ эту пору своего развитія уже не питаль безусловной въры въ философскіе и политическіе идеалы восемнадцатаго столътія и начиналъ понимать тъ осложненія, которыя наше девятнадцатое стольтие внесло въ тогдашнюю, обманчиво простую и ясную постановку вопросовъ. Одна статья его, въ которой онъ старался охарактеризовать аномаліи, свойственныя нашему переходному времени, привела Карлейля въ такой восторгъ, что онъ, прочитавъ ее, воскликнуль: «вотъ новый мистикъ!», что въ устахъ его означало величайшую похвалу. Однако вскоръ ему пришлось разочароваться; когда въ перепискъ, завязавшейся между нимъ и Миллемъ, послъдній изложилъ ему полную исповёдь тёхъ мнёній, въ которыхъ онъ расходился съ нимъ, Карлейль, все еще не отказываясь отъ надежды найти въ Миллъ со временемъ полнаго единомышленника, отвъчалъ ему, что вся разница между ними въ томъ, что онъ, Милль, «еще не успълъ сдълаться сознательнымъ мистикомъ». Наконецъ, ему пришлось убъдиться, что Милль никогда не сдълается тъмъ, что ему желательно было въ немъ видъть. Лич-

ная дружба, существовавшая между ними въ первые годы ихъзнакомства, и удивленіе, съ которымъ Милль никогда не переставалъ от-носиться къ таланту Карлейля, не заслоняли оть его сознанія тѣ коренныя разногласія, которыя существовали между ними. Уже въ оцънкъ восемнадцатаго столътія, вопросъ, на которомъ взгляды ихъ наиболье сходились, Милль вовсе не быль расположень следовать за Карлейлемъ въ его реакціи противъ великаго въка; онъ находилъ, что Карлейль и его послъдователи въ этой реакціи упускали изъ виду ту половину истины, которую сознавали мыслители XVIII стольтія, и называеть весь этотъ споръ борьбою изъ за щита, одна сторона котораго бълая, а другая — красная. Еще менъе были примиримы между собою взгляды ихъ по другимъ вопросамъ, такъ какъ Карлейль питалъ положительную вражду именно ко всему, что составляло основу убъжденій Милля: къ философскому скептицизму, утилитаризму, теоріи образованія характера обстоятельствами, а также отказывался признавать важное значение демо-кратіи, логики и политической экономіи.

Другимъ умомъ, съ которымъ Милль сошелся въ извъстныхъ точкахъ лишь для того, чтобы разойтись впослъдствіи въ остальномъ, былъ Контъ. Съ теоріей Конта о трехъ фазисахъ развитія (теологическомъ, метафизическомъ и по-

ложительномъ) онъ ознакомился изъ одного изъ первыхъ сочиненій Конта; въ этомъ сочиненіи онъ не выступаль еще въ качествъ самостоятельнаго главы школы и признаваль себя ученикомъ Сенъ-Симона. Милль не дълаетъ строгаго различія между вышеупомянутой теоріей трехъ фазисовъ и ученіемъ Сенъ-Симонистовъ о критическомъ и органическомъ періодахъ и говоритъ вообще о томъ значеніи, которое об'в эти теоріи им'вли для него въ то время, когда онъ съ ними ознакомился. Онъ застали его въ періодъ неудовлетворенности чисто отрицательною стороною раціонализма; эта неудовлетворительность заставляла его серьозно вникать въ то, что было справедливаго въ обличеніяхъ, направленныхъ Карлейлемъ противъ «нашего невърующаго въка»; но тотъ мистицизмъ, который Карлейль противуполагаль голому отрицанію раціонализма, для Милля не могъ служить выходомъ. У Сенъ-Симонистовъ и у Конта онъ встрътилъ тъ же мысли, которыя онъ признавалъ справедливыми у Карлейля, но облеченными въ болъе стройную и философскую форму.

"Главная польза, говориль онъ, извлеченная мною изътого склада мыслей, который возбудили во мнѣ Сенъ-Симонъ и Контъ, заключалась въ болѣе ясномъ сознаніи всѣхъ особенностей переходной эпохи, вслѣдствіе чего и пересталь ошибочно принимать характеристическія умственыя и нравственныя черты подобной эпохи за нормальные атрибуты человѣчества. Я смотрѣлъ впередъ, не останавливаясь на настоящемъ вѣкѣ гремкихъ споровъ, но слабыхъ убѣжденій, и устремляя взоры въ будущее, которое соединить лучшія свойства критическаго и органическаго періодовъ, полную свободу мысли, полную свободу индивидуальной дѣятельности, на сколько она не приноситъ вреда другимъ, — съ правильными убѣжденіями въ томъ, что касается добра и зла, полезнаго и вреднаго, убѣжденіями, которыя воспитаніе столь глубоко вкоренитъ въ сознаніи, въ потребностяхъ жизни и въ общемъ строѣ чувствъ, что ихъ не придется періодически бросать и замѣнять другими."

Милль долгое время былъ поклонникомъ Конта и признаетъ, что многимъ обязанъ ему въ тъхъ взглядахъ, которые онъ развиль въ своей «Логикъ». Но по мъръ того, какъ глава позитивной школы развивалъ свою систему далъе, разногласіе становилось яснъе и переписка, продолжавшаяся между ними нъсколько лътъ, принимала все болъе и болье политическій характерь, пока совсемъ не прекратилась. Сводъ всёхъ возраженій Милля противъ ученія Конта можно найти въ его книгъ о позитивизмъ, здъсь же достаточно будетъ упомянуть, что онъ придавалъ наиболъе важное значение тому различію мніній, которое оказалось между ними по вопросамъ политическимъ и соціальнымъ, такъ какътутърфчь шла о предметахъ, тъсно связанныхъ съ самыми сильными чувствами противниковъ, и опредълявшихъ всъ ихъ жизненныя стремленія. Выше мы говорили о томъ негодованіи, которое возбудило въ Миллъ книга Конта «Système de Politique

Розітіче своимъ притязаніемъ отдать всю власть въ государств іерархіи философовъ, организованной на подобіе католической духовной іерархіи. «Эта книга, замъчаетъ онъ, служитъ торжественнымъ предостереженіемъ всвмъ мыслителямъ по общественнымъ и политическимъ вопросамъ и ясно указываетъ, до чего люди могутъ дойти, разъ они въ своихъ построеніяхъ упускаютъ изъ виду истинное значеніе свободы и индивидуальности».

Совершенно инымъ характеромъ отличается отношение Милля къ Сентъ-Симону и его последователямъ, Базару и Анфантену. Тутъ, собственно говоря, не было коречного, непримиримаго разногласія во взглядахъ, а быль лишь скентицизмъ относительно возможности практического осуществованія плановъ этихъ первоначальныхъ представителей французскаго соціализма. Милль съ величайшимъ вниніемъ слёдилъ за ихъ литературной и общественной дъятельностью. Онъ придавалъ большое значение ихъ критикъ общепринятыхъ докторинъ либерализма, а также признавалъ, что ихъ сочиненіемъ обязанъ тъмъ шагомъ впередъ, который сдълаль въ собственномъ развитіи, понявъ временное и условное значеніе старыхъ политико-экономическихъ взглядовъ, на которыхъ онъ былъ воспитанъ и

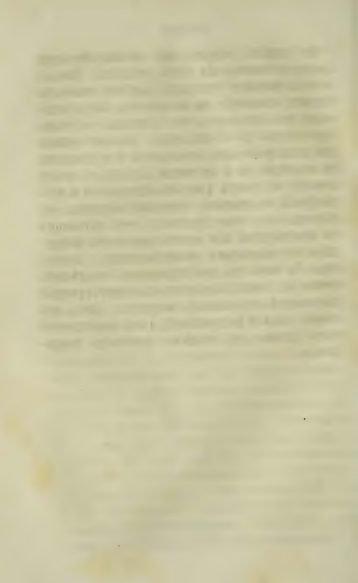
для которыхъ свобода торговли и производства было послёднимъ словомъ.

Указанный поворотъ въ его политико-экономическихъ взглядахъ, помимо вліянія сенъсимонистовъ, былъ дъломъ того, что Милль называетъ «самой вліятельной дружбой своей жизни». Извъстно, что подъ этимъ онъ разумъетъ свою жену, которой онъ принисываетъ все, что было лучшаго въ его дъятельности, и которую онъ въ своихъ, воспомина-ніяхъ ставитъ вообще на недосягаемую вы-соту. Критика очень много занималась во-просомъ о томъ, была ли дъйствительная мистрисъ Милль тъмъ идеальнымъ совершенствомъ, какимъ изображаетъ ее мужъ, и точно ли ея сотрудничество играло такую роль во всемъ томъ, что при жизни ея вы-ходило изъ-подъ пера Милля, — или же то была только иллюзія влюбленнаго мужа и страстнаго защитника женской равноправности Мивнія, конечно, склонялись въ пользу послёдняго предположенія. Очень можеть быть, что оно и дёйствительно такъ было; мистрисъ Милль не оставила никакихъ слёдовъ своей дёятельности, которые были бы доступны оцёнкъ публики, а въ тонъ отзывовъ Милля о ней обычная его сдержанность измъняетъ ему и переходитъ въ паоосъ, который признается умъстнымъ тогда лишь, когда Дантъ говоритъ о своей Беатриче, или Петрарка о

своей Лауръ. Но, сказать правду, вопросъ о томъ, утрировалъ или не утрировалъ Милль достоинства своей жены, представляется намъ весьма мало интереснымъ и къ дълу совсъмъ не идущимъ. Гораздо важнъе на нашъ взглядъ тотъ общій характеръ отношеній Миллемъ и его женою, который обрисовывается изъ его разсказа вполнъ ясно и правдиво, независимо отъ того была или не была мистрисъ Милль тою геніальной личностью, какою рисуетъ ее мужъ. Когда лучшіе люди между романистами пытаются выставить такой идеалъ любви, въ которомъ все, что есть серьознаго, укръпляющаго и дъятельнаго въ дружбъ между лицами одного и того же пола, соединяется со всвив, что есть пламеннаго и нъжнаго въ страсти, когда они изображаютъ намъ личное чувство, неразрывно сросшееся со всъми благороднъйшими стремленіями и высшими цѣлями человѣческаго существованія, тогда этихъ мечтателей разомъ прихлопываютъ словечками въ родъ: «романтизмъ», «утонія», «идеализмъ», — и точно, если судить о возможномъ и невозможномъ для человъческой природы по фактамъ, преобладающимъ въ жизненной практикъ, то не гръшитъ романтизмомъ только благоразуміе, строго отдъляющее область законнаго или незаконнаго удовлетворенія половыхъ инстинктовъ отъ тъхъ сферъ,

въ которыхъ проявляются высшія стороны человъческой природы, неутопичны только тъ взаимно развращающие компромисы, въ которые вступають между собою пошлость мужскаго самомнѣнія и пошлость женскаго лукавства, -- а наивысшій предёль, до котораго можетъ доходить идеализмъ благоразумныхъ людей заключается въ разныхъ частичныхъ уступкахъ духу въка, въ родъ напримъръ похвальнаго старанія со стороны жены заинтересоваться во что бы то ни стало извъстными предметами, потому только что ими интересуется ея мужъ, или въ родъ снисходительнаго поощренія мужемъ какихъ-ниоудь институтски наивныхъ затъй жены по части самообразованія и «полезной дъятельности.» Не только наша практика, но и самыя понятія наши еще такъ грубы, что большинство людей презрительно расхохочется, если вы взду-маете сказать имъ, что та любовь не заслу-живаетъ и названія любви, которая не охватываетъ собою всю полноту жизненнаго содержанія и не поднимаетъ объ стороны на болъе высокую ступень широко-человъчнаго развитія. Въ виду этой то грубости нашихъ понятій и этой тупости нашего воображенія, воспоминанія Милля о его отношеніяхъ къ женъ производятъ черезвычайно отрадное впечатлъние нравственнымъ изяществомъ той жизни, въ которую они насъ переносятъ.

Въ нашемъ очеркъ мы останавливались преимущественно на тъхъ мивніяхъ Милля, исторія развитія которыхъ имъетъ наиболье близкое отношение къ вопросамъ, затрогиваемымъ имъ въ двухъ его книгахъ-«Утилитаріанизмъ» и «О свободъ». Полная оцънка его, какъ философа, экономиста и публициста не входила, да и не могла входить въ нашу задачу; не говоря уже объ обширности и разнообразіи предметовъ, которые обнимала его дъятельность, своеобразность его взглядовъ по нъкоторымъ изъ этихъ вопросовъ, напримъръ по вопросамъ политическимъ, поставила бы насъ въ необходимость опредълить отношение этихъ взглядовъ къ существующей постановкъ сказанныхъ вопросовъ, какъ въ теоріи, такъ и на практикъ, а это завлекло-бы насъ далеко за предълы простого предисловія



## отдълъ первыи.

## УТИЛИТАРІАНИЗМЪ.



# УТИЛІТАРІАНИЗМЪ.

#### ГЛАВА І.

### Общія замѣчанія.

Вопросъ о критеріумѣ добра и зла такъ мало до сихъ поръ подвинулся впередъ, что немного найдется во всѣхъ сферахъ человѣческаго знанія такихъ вопросовъ, которыхъ настоящее положеніе представляло бы болѣе поразительное несоотвѣтствіе тому, чего можно было ожидать, и болѣе ярко свидѣтельствовало бы о томъ, что спекулятивное мышленіе даже по самымъ важнымъ предметамъ только повторяетъ одни зады. Едва только зачалась философія, какъ уже вопросъ объ основаніяхъ нравственности, сдѣлался главною проблемой спекулятивнаго мышленія; надъ нимъ работали самые лучшіе умы; по поводу его образовались разныя секты и школы и вели между собой ожесточенную борьбу. Но вотъ

съ тѣхъ поръ прошло уже болѣе двухъ тысячъ лѣтъ, а вопросъ еще не рѣшенъ, и философы, по прежнему, расходятся подъ тѣже, враждебныя другъ другу, знамена. И мыслители, и человѣчество, повидимому, и теперь также далеки отъ его рѣшенія, какъ были далеки въ то время, когда юный Сократъ, бесѣдуя со старымъ Протагоромъ (если только діалогъ Платона не вымышленъ), опровергалъ общепринятое въ тѣ времена нравственное ученіе этого такъ называемаго софиста и развивалъ свою теорію утилитаріанизма.

Правда, - такое же смъщение понятий итакая же шаткость, а въ нъкоторыхъ случаяхъ и не меньшее разногласіе, какія мы зам'вчаемъ въ вопрос'в о нравственности, существують и въ основныхъ принципахъ всвхъ наукъ, не исключая даже и той, которая считается самою точною изъ всёхъ, -- математики, и это нисколько не вредить, или, по крайней мірь, весьма мало вредить достов врности ихъ выводовъ. Такая, по видимому, аномалія объясняется тёмъ, что частныя положенія наукъ обыкновенно не составляють вывода изъ такъ называемыхъ основныхъ ихъ принциповъ, а имъютъ свою доказательность, нисколько отъ этихъ принциповъ независящую. Если бы это было не такъ, то въ такомъ случав алгебра была бы самая ненадежная наука и ея выводы надо было бы признать самыми недостовърными, такъ какъ она ни одну изъсвоихъ истинъ не выводить изъ того, что обыкновенно признается за основные ея элементы, и такъ какъ притомъ въ

самыхъ этихъ элементахъ, -- по признанію первоклассныхъ математиковъ, -- не менте фикцій, чтмъ въ англійскихъ законахъ, и не менъе мистерій, чъмъ въ теологіи. Собственно говоря, основные принципы какой либо науки окончательно раскрываются намъ не иначе, какъ путемъ метафизическаго анализа элементарныхъ понятій, присущихъ этой наукъ, и составляють последній результать этого анализа; следовательно, они имеють по отношению къ науке не то значеніе, какое имбеть фундаменть по отношенію къ зданію, а скорве то, какое имвють корни по отношенію къ дереву: они такъ же хорошо выполнять свое дёло, если даже и никогда не будутъ открыты и выставлены на свътъ. И такъ въ наукахъ мы получаемъ сначала частныя истины, а потомъ уже общую теорію. Но совершенно обратное должны мы, повидимому, ожидать въ такомъ практическомъ дёлё, какъ нравственность. Всякое дъйствіе необходимо имъетъ какую нибудь цъль, и, слъдовательно, правила, руководящія дъйствіями, должны естественнымъ образомъ находиться въ полной и неизбъжной зависимости отъ цъли, которой служать. Когда мы хотимъ что нибудь сдвлать, то для того, чтобъ решить вопросъ: хорошо это или дурно, намъ представляется необходимымъ составить себ'в прежде ясное и точное понятіе о томъ, хорошо или дурно то, чего желаемъ достигнуть, и только уже составивъ себъ ясное понятіе о цъли, можемъ мы судить, что слъдуетъ и чего не следуетъ намъ делать. Следовательно, въ деле правственности сознаніе основнаго принципа должно, повидимому, предшествовать сознанію частныхъ истинъ,—однимъ словомъ, знаніе добра и зла должно быть средствомъ къ распознаванію, что хорошо и что дурно, а не слёдствіемъ этого распознаванія.

Такая постановка вопроса о нравственности нисколько не измѣнится, если мы прибѣгнемъ и къ той весьма распространенной теоріи, которая признаетъ существование врожденной способности, чувства или инстинкта, будто бы указывающаго намъ, что есть добро и что есть зло. Не говоря уже о томъ, что самое существование такого инстинкта составляетъ предметъ весьма спорный, мы замътимъ только, что даже тъ, которые признаютъ его существование и при этомъ имѣютъ хотя малѣйшее притязаніе быть философами, — что даже и тв должны были отказаться отъ идеи, будто инстинктъ точно также распознаетъ въ каждомъ частномъ случав, что хорошо и что дурно, какъ другія наши чувства распознають форму или звукъ. Всѣ истолкователи нравственной способности, которые сколько нибудь заслуживають названія мыслителей, согласны въ томъ, что эта способность даетъ намъ только одни общіе принципы для нравственныхъ сужденій, что она есть вътвь нашего разума, а не способности ощущенія, - способность сознать отвлеченныя правила нравственности, а не способность видъть нравственность in concreto. Объ школы, какъ интуитивная, такъ и индуктивная, одинаково признають необходимость общихь законовь; объ со-

гласны въ томъ, что нравственность какого нибудь поступка не есть предметь непосредственнаго знанія, а узнается только чрезъ примънение общаго закона къ частному случаю; объ въ значительной степени сходятся между собой также и въ томъ, въ чемъ именно должны состоять нравственные законы, и совершенно расходятся между собой только касательно основанія истинности этихъ законовъ и касательно источника, отъ котораго законы получають свой авторитеть: одна школа утверждаеть, что принципы нравственности очевидны а priori и для признанія своего ничего не требують, кром'в того только, чтобъ выражающіе ихъ термины были поняты, — другая же школа говорить, что добро и зло, равно какъ истина и ложь, суть вопросы наблюденія и опыта. И такъ объ школы одинаково утверждають, что существують принципы нравственности, изъ которыхъ вытекаютъ нравственныя правила, -- объ онъ одинаково признаютъ существованіе науки нравственности, но между тёмъ какъ въ той, такъ и въ другой школъ ръдко встръчаемъ мы попытки перечислить тъ апріористическіе принципы, которые должны служить первыми посылками науки, и еще реже встречаемъ попытки возвести эти принципы къ одному основному принципу, къ общей основъ обязанности. Эти школы или признають апріористическую несомненность за обыкновенными правилами нравственности, или же принимаютъ за основу этихъ правилъ каксе нибудь общее положеніе, которое обладаеть еще меньшею апріористической несомнънностію, чъмъ самыя правила, и никогда не пользовалось общимъ признаніемъ. Но если притязанія этихъ школъ основательны, то долженъ же существовать такой основной принципъ или законъ, который бы составлялъ корень всей нравственности, а если такихъ принциповъ нъсколько, то между ними должна же быть опредъленная постепенность и долженъ же существовать очевидный самъ по себъ принципъ или правило, которое бы ръшало споръ въ случаъ столкновенія между собой различныхъ принциповъ.

Если бы мы захотёли изслёдовать, насколько вредныя послёдствія такой несостоятельности школь смягчались на практикъ, или до какой степени нравственныя понятія человівчества извращались или дълались шаткими вслъдствіе отсутствія ясно сознаннаго верховнаго принципа нравственности, то это повело бы насъ къ полному критическому обзору всвхъ когда либо существовавшихъ этическихъ доктринъ и намъ не трудно было бы доказать при этомъ, что если нравственныя понятія людей достигли большей или меньшей твердости или устойчивости, то обязаны этимъ преимущественно безгласпому вліянію верховнаго принципа нравственности, который хотя и не сознанъ, но темъ не мене существуетъ. Правда, - вслъдствіе несознанія этого принципа, деятельность этики ограничивалась почти исключительно только темъ, что санксіонировала проявившіяся уже чувства, а не руководила ими, но тъмъ не менъе чувства человъческія, - и симпатія, и антипатія, — по самому уже существу своему неизбъжно находятся въ постоянной зависимости отъ того, что люди считаютъ способствующимъ ихъ счастію, и вследствіе этого принципъ пользы или, какъ назвалъ его Бэнтамъ, принципъ величайшаго счастія, всегда играль большую роль въ образованіи нравственныхъ доктринъ даже тёхъ людей, которые съ презръніемъ отвергали его авторитетъ. Ни одна философская школа, какъ бы ни было сильно въ ней нежелание признать принципъ пользы за основной принципъ нравственности и за источникъ нравственной обязанности, — ни одна школа никогда не отрицала, что то вліяніе, которое человъкъ признаетъ за своими поступками по отношенію къ своему счастію, имъеть во многихъ случаяхъ самое существенное и даже преобладающее значение при опредълении нравственнаго достоинства поступковъ. Мало того: я утверждаю даже, что сами защитники апріористической нравственности, какъ только пускаются въ разсужденія, неизбѣжно прибъгаютъ къ утилитарнымъ аргументамъ. Критиковать этихъ мыслителей не входить въ кругъ настоящей моей задачи, но я не могу удержаться, чтобъ не указать, въ подтверждение моихъ словъ, на систематическій трактать самаго знаменитьйшаго изъ нихъ, — на метафизику этики Канта. Этотъ замъчательный человъкъ, создавшій философскую систему, которая составляеть эпоху въ исторіи спекулятивнаго мышленія, въ названномъ нами трактатъ установляеть следующій всеобщій принципь, какъ

основание и источникъ обязанности: "поступай такъ, чтобы то правило, по которому ты поступаешь, могло быть признано за законъ всеми разумными существами". Приступая затёмъ къ выводу изъ этого принципа некоторых общепризнанных нравственныхъ обязанностей, онъ доходитъ почти до смёшнаго въ своихъ тщетныхъ усиліяхъ найдти какое нибудь препятствіе, какую нибудь, не говорю физическую, но, покрайней мфрф, хоть логическую невозможность для признанія людьми какихъ бы то ни было правиль новеденія, хотя бы даже въ высшей степени оскорбительныхъ для существующихъ нравственныхъ понятій. Въ послёднемъ результатъ ему удается найдти одно только къ этому препятствіе: что никто не захочеть подвергнуть себя тымь послыдствіямь, какія бы неизбыжно повлекло за собой общее признание правилъ, противныхъ правственности.

Я не стану входить въ дальнъйшее разсмотръніе разныхъ этическихъ теорій и приступлю прямо къ выполненію моей задачи, которая состоитъ въ томъ, чтобы содъйствовать истинному уразумѣнію и правильной оцѣнкѣ утилитаріанизма или теоріи счастія, и доказать эту теорію, на сколько она можетъ быть доказана. Очевидно, что здѣсь не можетъ быть и рѣчи о доказательствахъ въ томъ смыслѣ, въ какомъ обыкновенно понимается это выраженіе. Вопросы о конечныхъ цѣляхъ не подлежатъ непосредственнымъ доказательствамъ. Мы не иначе можемъ доказать, что что-нибудь хорошо, какъ признавъ безъ дока-

зательствъ хорошимъ то, для чего оно служитъ целью. Медицинское искуство признано деломъ хорошимъ, потому что оно даетъ здоровье; но есть ли возможность доказать, что само здоровье есть благо? Музыкальное искуство также есть дёло хорошее, потому, между прочимъ, что оно доставляетъ намъ удовольствіе, но какъ доказать, что само удовольствіе есть благо? Поэтому, когда утверждають, что существуетъ общая формула, заключающая въ себъ все, что есть благо само по себъ, и что всякое другое благо, не входящее въ эту формулу, есть благо не само по себъ, а потому только, что составляеть средство для достиженія благой цели, то эту формулу можно принять или отвергнуть, но она не можетъ быть доказана, если принимать слово доказательство въ томъ смыслъ, какъ оно обыкновенно понимается. Я нисколько не думаю этимъ сказать, чтобы принятіе или непринятіе такой формулы должно было зависьть отъ слепаго побужденія или каприза. Въ словъ доказательство заключается болье обширный смыслъ, чёмъ какой ему обыкновенно придаютъ, и принимая его въ этомъ обширномъ смыслъ, я утверждаю, что разсматриваемый нами вопросъ точно также подлежить доказательству, какъ и всякій другой спорный вопросъ философіи. Предметъ, о которомъ идетъ ръчь, подлежитъ въдънію нашей раціональной способности, но неправильно было бы полагать, что наша раціональная способность не можетъ имъть къ нему другаго доступа, какъ только интуитивнымъ путемъ; могутъ быть представлены такого рода соображенія, которыя въ состояніи принудить умъ принять или отвергнуть доктрину, а представленіе такого рода соображеній равносильно доказательству.

Намъ предстоитъ теперь разсмотрѣть, какого рода могуть быть эти соображенія, какимь образомъ прилагаются онъ къ дёлу, и, слёдовательно, какія раціональныя основанія могуть быть прелставлены для признанія или отрицанія утилитаріанской формулы. Но чтобы это признание или непризнание было раціонально, необходимо, чтобы самая формула была правильно понята. Ее понимають по большей части совершенно неправильно, и это составляетъ, по моему мнѣнію, главное препятствіе къ ея признанію. Я полагаю, что если очистить ея понимание хотя только отъ наиболее грубейшихъ ошибокъ, то вопросъ значительно упростится и большая часть препятствій къ ея признанію будеть черезъ это устранена. Поэтому, прежде чёмъ приступать къ философскимъ основаніямъ утилитаріанизма, я остановлюсь на самой его доктринъ, чтобы уяснить, въ чемъ именно состоитъ эта доктрина, и устранить отъ нея все, ей не принадлежащее, и наконецъ устранить тъ препятствія къ ея признанію, которыя истекають изъ неправильнаго ея пониманія или тесно съ нимъ связаны. Приготовя такимъ образомъ почву, я постараюсь, по мфрф моихъ силъ, пролить свъть на этотъ вопросъ съ точки зрънія философской теоріи.

## ГЛАВА ІІ.

### Что такое утилитаріанизмъ?

Я уномяну только вскользь о томъ заблужденіи, которое предполагаеть, что будто люди, признающіе пользу міриломъ добра и зла, принимають это слово въ тесномъ, обыденномъ смыслъ, противополагая его удовольствію. Заблужденіе это обнаруживаеть столь крайнее невъдъніе, что не заслуживаеть того, чтобы на немъ останавливаться. Да не подумають философскіе противники утилитаріанизма, чтобы я въ этомъ случав смвшиваль ихъ, какъ это можетъ показаться съ перваго взгляда, съ теми нашими противниками, которые способны на столь нелѣпое и тѣмъ болѣе поразительное заблуждение, что въ тоже время противъ утилитаріанъ обыкновенно взводится еще другое обвинение, совершенно противоположное, - обвинение въ томъ, что будто они ставятъ удовольствіе выше всего, и притомъ удовольствіе въ самыхъ грубыхъ его формахъ. Такія два противоръчащія одно другому обвиненія не только

исходять иногда отъ людей одинаковыхъ убъжденій, но часто даже, какъ это весьма мътко заметиль одинь талантливый писатель, одни и теже люди упрекають утилитаріань "то въ чрезмфрномъ аскетизмф, когда слово польза стоитъ впереди слова у довольствіе, то въ чрезмірной чувственности, когда, на оборотъ, слово удовольствіе стоить впереди слова польза?" Кто сколько нибудь знакомъ съ этимъ предметомъ, тотъ не можеть не знать, что всв писатели, которые были сторонниками утилитаріанизма, всѣ безъ исключенія отъ Эпикура и до Бэнтама, разумъли подъ пользой не что либо противоположное удовольствію, но самое удовольствіе и вижстж отсутствіе страданія, — что они не только не противополагали полезное пріятному и прекрасному, а, напротивъ, постоянно утверждали, что полезное означаетъ собой и пріятное, и прекрасное. Но невъжественная публика, какъ только дъло коснется этого предмета, обыкновенно впадаетъ въ самое жалкое заблужденіе. Эта публика имветь цвлую массу своихъ писателей, и притомъ не только такихъ, которые пишутъ для газетъ и періодическихъ изданій, но даже и такихъ, которые печатаютъ большія вниги съ большими претензіями. Ухватясь за слово утилитаріанизмъ и ничего не зная о самой доктринъ, кромъ ея названія, эти писатели обыкновенно принимають его за выражение отвращенія или пренебреженія къ удовольствію въ

нъкоторыхъ его формахъ, -- къ красотъ, къ изящному, къ развлеченіямъ. Не только въ охужденіе, но они нередко невежественно извращають его смыслъ даже какъ будто въ похвалу утилитаріанской доктрины, принимая его завыражение презрънія къ суетности и преходящимъ удовольствіямъ. Только съ искаженнымъ, такъ или иначе, смысломъ это слово и обращается въ настоящее время въ публикъ, и изъ этого искаженнаго его смысла новое поколъніе черпаеть все свое о немъ пониманіе. Хотя люди, въ первый разъ введшіе это слово въ употребленіе, уже въ теченіе многихъ лътъ не употребляють его болье для обозначенія особой доктрины, но тъмъ не менъе они чувствуютъ себя въ настоящее время призванными возстановить его истинный смыслъ, дабы спасти его отъ того крайняго униженія, какому оно подверглось \*).

Ученіе, признающее основаніемъ нравственности

<sup>\*)</sup> Авторъ имѣетъ основаніе считать себя первымъ, введшимъ въ употребленіе слово утилитаріанизмъ. Онъ не самъ его изобрѣль, а заимствоваль у Гольта изъ его Annals of the Parish. Въ теченіи многихъ лѣтъ какъ авторъ, такъ и другіе, употребляли его для обозначенія особой доктрины, но потомъ оставили, видя возростающее нерасположеніе ко всему, что можетъ сколько нибудь походить на сектантское знамя или лозунгъ. Впрочемъ, акъ обозначеніе мнѣнія объ одномъ отдѣльномъ вопросѣ, а не какъ названіе доктрины, —какъ указаніе только на признаніе полезности принципомъ, а не на особенный родь ея примѣненія, — терминъ этотъ пополняетъ недостатокъ языка и во многихъ случаяхъ представляетъ то удобство, что даетъ возможность избѣгать утомительнаго многословія.

полезность или принципъ величайшаго счастія, оцвниваетъ поступки по отношенію ихъ къ нашему счастію: тъ поступки, которые ведуть къ счастію, -- хороши, а тв, которые ведуть къ несчастію, - дурны. Подъ словомъ счастіе оно разумветь удовольствие и отсутствие страдания; подъ словомъ несчастіе — страданіе и лишеніе удовольствія. Чтобы дать совершенно ясное понятіе о нравственномъ принципъ этого ученія, необходимо было бы несколько более объ этомъ распространиться и, въ особенности, о томъ, что разумъеть оно подъ страданіемъ и удовольствіемъ и до какой степени оба эти понятія составляють открытый вопросъ. Но мы теперь на этомъ не остановимся, такъ какъ всв эти дополнительныя объясненія не имъютъ непосредственнаго отношенія къ самому воззрѣнію на жизнь, которое составляеть основу утилитаріанизма, -т. е. къ тому воззрѣнію, которое признаетъ, что только удовольствіе и отсутствіе страданія желательны сами по себъ, какъ цъль, а что все прочее желательное (которое столь же многочисленно и по утилитаріанской системъ, какъ и по всякой другой) желательно или потому, что заключаеть въ себъ удовольствіе, или потому, что составляеть средство для полученія удовольствія и устраненія страданія.

Это воззръніе на жизнь возбуждаетъ противъ себя глубокое отвращеніе во многихъ людяхъ, и даже въ такихъ, которые вполнъ заслуживаютъ уваженія и по своимъ чувствамъ, и по своимъ стре-

мленіямъ. Утверждать, что жизнь не имѣетъ болѣе высшей цѣли, какъ удовольствіе, что она не представляетъ другаго болѣе прекраснаго и болѣе благороднаго предмета для желаній и стремленій, утверждать это — говорятъ они — и низко и подло. Такая доктрина, по ихъ мнѣнію, достойна развѣ однихъ только свиней, съ которыми въ древнее время обыкновенно и сравнивали послѣдователей Эпикура. Даже и въ настоящее время сторонники утилитаріанской доктрины нерѣдко дѣлаются предметомъ подобныхъ же вѣжливыхъ сравненій со стороны ихъ Германскихъ, Французскихъ и Англійскихъ противниковъ.

На такое сравнение Эпикурейцы обыкновенно отвъчали, что не они, а ихъ противники унижаютъ челов вческую природу, потому что предполагаютъ человъка неспособнымъ имъть какія либо другія удовольствія, кром' твхъ, какія свойственны свиньямъ,и что если это предположение справедливо, то, разумвется, нельзя ничего и возразить противъ самаго сравненія, но только оно въ такомъ случав перестаетъ уже быть обвинениемъ, потому что, если источники наслажденія одни и тѣ же и для людей, и для свиней, то и правила жизни, годныя для однихъ, будутъ одинаково годны и для другихъ. Сравнение жизни Эпикурейца съ жизнью скота именно потому только унизительно, что скотскія наслажденія не соотвѣтствуютъ человъческому представленію о счастіи. Люди имъютъ потребности болъе возвышенныя, чъмъ простыя скотскія побужденія, и разъ сознавъ ихъ,

не считають уже счастіемь то, что не удовлетворяетъ этимъ потребностямъ. Я не утверждаю, конечно, чтобы эпикурейское учение представляло собой безукоризненное развитие утилитаріанскаго принципа, --- я признаю, что сколько нибудь удовлетворительное выполнение такой задачи равно невозможно какъ безъ стоическаго, такъ и безъ христіанскаго элемента, -- но, однако, нельзя отрицать, что эпикурейское воззрвніе на жизнь всегда ставило выше чувственныхъ наслажденій удовольствія умственныя и нравственныя, удовольствія воображенія и чувства. Правда, - утилитаріанскіе писатели основывали превосходство умственных в наслажденій передъ чувственными главнымъ образомъ на томъ, что первые прочиве, надеживе, дешевле и пр., чвиъ послёднія, т. е. не на внутреннемъ ихъ достоинстве, а на преимуществахъ совершенно внѣшнихъ; но хотя они и съ этой точки зрвнія вполнв доказали справедливость своего ученія, тімь не меніве я охотно соглашаюсь, что, для предпочтенія умственныхъ наслажденій чувственнымъ, они могли бы взять и другое основание, которое считается болбе возвышеннымъ, и я не вижу никакого противоръчія утилитаріанскому принципу, -- признать, что извъстнаго рода удовольствія болье желательны и болье цыны, чить удовольствія другого рода, а напротивь, это было бы, по моему мненію, совершенной нелепостію утверждать, что удовольствія должны быть оціниваемы исключительно только по ихъ количеству, тогда какъ при оценке всякаго другаго предмета

мы принимаемъ во внимание и количество, и качество.

Если бы меня спросили, что разумъю я подъ различіемъ удовольствій по качеству, или иначе: что. кром' количества, можетъ сделать одно удовольствіе болье цыннымь, чымь другое, т. е. болье цыннымъ, какъ удовольствіе, отстраняя при этомъ, конечно, какія бы то ни было другія соображенія, то на это возможенъ только одинъ отвътъ: если всъ или почти всъ, испытавшіе два какія либо удовольствія, отдають р'вшительное предпочтеніе одному изъ нихъ, и къ этому предпочтенію не примъшивается чувства какой либо нравственной обязанности, то это удовольствіе и будеть болье цынюе, чымь другое; -- если люди, вполнъ испытавшіе два какія либо удовольствія, отдають одному изъ нихъ столь большое предпочтение, что хотя и знають, что достижение его сопряжено съ гораздо большими непріятностями, чёмъ достижение другаго, но все таки предпочитаютъ его даже и тогда, когда другое представляется имъ въ самомъ большемъ количествъ, въ какомъ только возможно, то мы имвемъ полное основаніе заключить, что предпочитаемое удовольствіе имфетъ передъ другимъ столь значительное качественное превосходство, что количественное между ними отношение теряетъ при этомъ почти всякое значеніе.

Безспорно, что человѣкъ, равно испытавшій два удовольствія и равно способный цѣнить и пользоваться обоими, отдастъ всегда предпочтеніе тому

изъ нихъ, которое удовлетворяетъ высшимъ его потребностямъ. Мало найдется такихъ людей, которые бы, ради полной чаши животных наслажденій, согласились промёнять свою человёческую жизнь на жизнь какого нибудь животнаго. Умный человъкъ несогласится превратиться въ дурака, образованный въ невъжду, чувствительный и честный въ себялюбиваго и подлаго, хотя бы они и были убъждены, что дуракъ, невъжда и плутъ гораздо болье ихъ довольны своей судьбой. Тотъ излишекъ потребностей, который они передъ ними имфютъ, никогда не согласятся они утратить ради более полнаго удовлетворенія техь потребностей, которыя у нихъ съ ними общія. Если же иногда и бываетъ. что они какъ будто желають этого, то развъ только въ минуту такого крайняго несчастія, что для избъжанія его готовы промънять свою судьбу на всякую другую, какъ бы она, по ихъ собственному миънію, ни была незавидна. Чёмъ большими способностями одаренъ человъкъ, тъмъ большаго требуется для его счастія, тімь сильніве чувствуются имь страданія, и самыя страданія его темъ многостороннее,но не смотря на все это, никогда не пожелаетъ онъ, чтобы его судьба замёнилась другою, которая, по его собственному сознанію, составляетъ низшую стунень существованія. Какъ бы мы ни объясняли это чувство въ человъкъ: - гордостью ли, къ которой безразлично относять и некоторыя самыя достойныя уваженія и нікоторыя самыя презрінныя чувства, къ накимъ только способно человъчество, - любовью

ли къ свободъ и личной независимости, которыя, по мивнію стоиковъ, и составляють самый двиствительный мотивъ для поддержанія въ человінкі этого чувства, - властолюбіемъ ли, любовью ли къ возбужденному состоянію, которыя оба на самомъ дёлё ему присущи и подкръпляють его, - какъ бы мы ни объясняли это чувство, но ему нътъ другаго болъе соотвътственнаго названія, какъ чувство собственнаго достоинства, которое мы находимъ у всёхъ людей въ той или другой формъ и притомъ даже въ накоторой пропорціональности, хотя и далеко не точной, съ уровнемъ ихъ потребностей. Удовлетвореніе этого чувства до такой степени составляеть необходимое условіе счастія, что тѣ люди, въ которыхъ оно сильно, не могутъ даже и пожелать ничего, что противорфчить этому чувству, за исключеніемъ развѣ только какого либо моментальнаго ненормальнаго состоянія. Предполагать, что человъкъ, отдавая предпочтение тому, что соотвътствуетъ его чувству собственнаго достоинства, жертвуетъ своимъ счастіемъ, что высшія натуры при равныхъ обстоятельствахъ не более счастливы, чемъ низшія, предполагать это-значить, смішивать двѣ совершенно различныя вещи: счастіе и довольство. Не можеть подлежать ни малейшему сомнфнію, что чфмъ ниже у человфка способность къ наслажденію, тёмъ легче онъ можеть достигнуть полнаго удовлетворенія своихъ потребностей. Человъкъ, высоко одаренный, постоянно будетъ чувствовать, что при тъхъ несовершенствахъ, которыя его окружають, счастие его не можеть быть совершенно; но онь можеть научиться сносить эти несовершенства, если только вообще онь сносны, и никогда не позавидуеть онь тому человьку, который ихь не сознаеть, но за то и не знаеть того наслажденія, которое обусловливается ихь сознаніемь. Лучше быть недовольнымь человькомь, чымь довольною свиньей, — недовольнымь Сократомь, чымь довольнымь дуракомь. Дуракь и свинья думають объ этомь иначе единственно потому, что для нихь открыта только одна сторона вопроса, тогда какь другимь открыты для сравненія объ стороны.

Могутъ возразить, что люди, способные къ высшимъ наслажденіямъ, мёняютъ ихъ въ нёкоторыхъ случаяхъ, подъ вліяніемъ страстей, на наслажденія низшаго разряда. Я замвчу на это, что такой фактъ нисколько не предполагаетъ, чтобы въ минуту его совершенія утрачивалось и самое сознаніе о внутреннемъ превосходствъ высшихъ наслажденій. Люди часто, по слабости характера, отдаютъ предпочтение тому наслаждению, которое имъ доступнъе въ данную минуту, но при этомъ не теряютъ сознанія, что оно менте цтно, чтмъ другія, и такъ поступаютъ они часто не только при выборъ между двумя чувственными наслажденіями, но даже и при выборъ между наслажденіями умственными и наслажденіями чувственными; — предаваясь чувственности до такой степени, что отъ этого теряють свое здоровье, они въ то же время

не утрачивають сознанія, что здоровье составляеть благо, болье драгоцынное.

Могутъ также возразить, что часто люди, которыхъ въ молодости одушевлялъ высокій энтузіазмъ ко всему благородному, съ годами теряютъ его и дълаются наконецъ апатичными и себялюбивыми. Я не могу допустить, чтобы тв люди, съ которыми совершается это столь часто встрвчающаяся перемвна, дъйствительно оказывали предпочтение высшимъ наслажденіямъ передъ низшими. Я убъжденъ въ томъ, что прежде, чъмъ предаться исключительно низшимъ наслажденіямъ, они должны были уже окончательно утратить всякую способность къвысшимъ. Благородство чувствъ составляетъ у большей части людей растеніе весьма нѣжное, которое легко вымираетъ не только отъ враждебныхъ вліяній, но и просто по недостатку питанія; у большинства молодыхъ людей такое вымирание благородныхъ чувствъ совершается весьма быстро, когда тѣ занятія, на которыя они вынуждены своимъ общественнымъ положеніемъ, и та среда, въ которой они вращаются, не благопріятны для д'ятельнаго проявленія этихъ чувствъ. Высшія стремленія точно также утрачиваются, какъ и умственныя способности, когда люди не имъютъ возможности употреблять ихъ въ дёло. Если мы видимъ, что тѣ люди, которыхъ одушевляли высшія стремленія, предаются наконецъ низшимъ наслажденіямъ, то это происходить не потому, чтобы они приходили къ сознанію, что эти наслажденія заслуживають предпочтеніе передъ

высшими, а исключительно потому только, что это единственныя наслажденія, которыя имъ доступны, или наконецъ единственныя, наслаждаться которыми они еще не утратили способности. Мы знаемъ, что во всѣ времена много людей гибло въ тщетныхъ усиліяхъ скомбинировать двоякаго рода удовольствія, но мы не знаемъ, и можемъ въ томъ усомниться, чтобы человъкъ, одинаково способный къ двоякаго рода удовольствіямъ, сознательно и свободно отдавалъ, когда либо, предпочтеніе низшимъ удовольствіямъ передъ высшими.

Таковъ приговоръ единственныхъ компетентныхъ въ этомъ дёлё судей, и на приговоръ этотъ не можетъ быть никакой аппелляціи. Въ вопросво томъ, которое изъ двухъ удовольствій для насъ болье ценно, или который изъ двухъ родовъ жизни, независимо отъ его нравственныхъ аттрибутовъ и его последствій, намъ более пріятень, - въ этомъ вопросв мы должны признать окончательнымъ решеніемъ общее мивніе, или, въ случав разногласія, мнфніе большинства тфхъ, которые испытали оба эти рода удовольствій. Мы не имбемъ трибунала, къ которому могли бы аппеллировать на это мивніе даже и по вопросу о количественной оцънкъ, а тъмъ болъе не имъемъ никакого основанія сомнъваться въ его безаппелляціонности по вопросу с качествъ. Какое другое средство имъемъ мы опредълить, которое изъ двухъ страданій тяжелье, или которое изъ двухъ удовольствій пріятнье, какъ не положиться на мивніе твхъ, которые ихъ испытали? Стоитъ ли того извъстное удовольствіе, чтобы мы для достиженія его ръшились подвергнуть себя извъстному страданію, — что же можетъ намъ ръшить такой вопросъ, какъ не чувства и сужденіе людей, извъдавшихъ ихъ на опытъ? Слъдовательно, если общее чувство и общее мнъніе утверждаютъ намъ, что удовольствія, удовлетворяющія нашимъ высшимъ потребностямъ, для насъ болъе цънны, чъмъ тъ, которыя служатъ для удовлетворенія нашей животной природы, то это мнъніе, это чувство, должно имъть для насъ всю силу безаппелляціоннаго приговора.

Я собственно потому только такъ распространился касательно качественной оценки удовольствій, что считалъ разъяснение этой стороны вопроса необходимымъ для совершенно точнаго пониманія, что следуетъ разуметь подъ словами полезность или счастіе, когда они принимаются въ смыслѣ начала, руководящаго поступками людей. Но я вовсе не думаю утверждать, чтобы высказанное мною мнине по вопросу о качественности имъло такое значеніе, что его принятіе или непринятіе необходимо должно влечь за собой принятіе или непринятіе и самаго принципа. Митніе это не можеть имть значенія безусловнаго вывода потому уже, что утилитаріанскій принципъ ставить для человъка цълію не личное его величайшее счастіе, а величайшую сумму общаго счастія всёхъ, — и если еще можно допустить какую нибудь возможность усомниться въ томъ, действительно ли благородство характера всегда двлаетъ человъка болъе счастливымъ, то уже ни въ какомъ случать невозможно ни малъйшее сомнъне, что оно дълаетъ болъе счастливыми другихъ людей и что вообще всъ другіе люди весьма много отъ этого выигрываютъ. Слъдовательно, только поддерживая благородство характеровъ, утилитаріанизмъ можетъ достигать своей цъли даже и въ томъ случать, если бы мы предположили, что каждый индивидуумъ дълается счастливъе отъ благородства другихъ, но что его личное благородство, по отношенію къ суммъ его личнаго счастія, имъетъ значеніе величины отрицательной. Но одна уже прямая постановка этого предположенія дълаетъ до такой степени очевиднымъ всю его нелъпость, что становится излишнимъ всякое возраженіе.

И такъ утилитаріанская доктрина, какъ мы ее объяснили, признаетъ, что все, что мы ни желаемъ (будемъ ли мы при этомъ имѣть въ виду наше личное счастіе или счастіе другихъ), для насъ желательно потому, что или само заключаетъ въ себѣ конечную цѣль, или служитъ средствомъ для достиженія конечной цѣли, а эта цѣль есть существованіе, наивозможно свободное отъ страданій и наивозможно богатое наслажденіями какъ количественно, такъ и качественно, — и что мнѣніе людей, которые поставлены въ благопріятныя условія для опыта, способны къ самонаблюденію и къ самосознанію, однимъ словомъ имѣютъ наиболѣе средствъ для сужденія, что мнѣніе такихъ людей имѣетъ силу окончательнаго рѣшенія въ вопросѣ о качественномъ

превосходствъ одного наслаждения передъ другимъ и о значени, какое имъетъ при этомъ количество. Опредъляя такимъ образомъ цъль человъческихъ дъйствій, утилитаріанизмъ утверждаетъ, что эта цъль и есть основной принципъ нравственности, и что, слъдовательно, нравственность можетъ быть опредълена слъдующимъ образомъ: такія правила для руководства человъку въ его поступкахъ, чрезъ соблюденіе которыхъ доставляется всему человъчеству существованіе наивозможно свободное отъ страданій и наивозможно богатое наслажденіями,— и притомъ не только человъчеству, но, на сколько это допускаетъ природа вещей, и всякой твари, которая только имъетъ чувство.

Утилитаріанская доктрина им'ветъ еще одинъ родъ противниковъ, о которыхъ мы до сихъ поръ не говорили. Противники эти утверждають, что счастіе, какое бы то ни было, ни въ какомъ случав не можеть быть разумною цвлью человвческой жизни и дъятельности, потому, во первыхъ, что оно недостижимо, и при этомъ спрашиваютъ презрительно: какое право имфешь ты на то, чтобъ быть счастливымъ? а Карлейль еще добавляетъ къ этому: имѣлъ ли ты, незадолго предъ этимъ, право даже и на то, чтобъ существовать? А во вторыхъ, потому, говорять они, счастіе не можеть быть разумною цёлью жизни, что люди могуть жить и безъ счастія, какъ это всегда сознавали всѣ благородныя натуры; только чрезъ самоотверженіе, утверждаютъ они, человъкъ и дълается благороднымъ, потому

что самоотвержение есть начало и необходимое условие всякой добродътели.

Первое изъ этихъ возраженій подкапывается подъ самый корень утилитаріанской доктрины, потому что если счастіе для людей недостижимо, то, конечно, и не можетъ быть цёлью разумной человъческой жизни. Но если бы мы даже и признали такое возражение основательнымъ (чего, разумфется, нельзя признать), то и въ такомъ случав мы могли бы сказать въ защиту утилитаріанизма, что признаніе пользы принциповъ предполагаетъ не только стремление къ счастію, но и стремление къ устраненію или уменьшенію несчастія, и что если первая цъль есть химера, то тъмъ большее значение получаетъ вторая цёль и тёмъ настоятельнее дёлается ея достижение, предполагая при этомъ, конечно, что человъчество хочетъ еще жить и не ръшилось прибъгнуть къ самоубійству, какъ это при извъстныхъ обстоятельствахъ рекомендуетъ Новалисъ. Утверждать, что счастіе недостижимо для челов'єка, значить, если не играть словами, то, по крайней мъръ, впадать въ крайнее преувеличение. Конечно, счастіе невозможно, если подъ счастіемъ разуміть постоянство упонтельныхъ наслажденій. Такія наслажденія могуть продолжаться минуты, а въ нькоторыхъ случаяхъ и съ нъкоторыми промежутками-часы, дни, но не могуть быть не только постоянны, но даже и очень продолжительны; состояніе упоенія не есть тотъ постоянный огонь, которымъ горитъ наслажденіе, а только его кратковре-

менная вспышка. Это одинаково хорошо знають, какъ тъ, которые признають счастіе цълью человъческой жизни, такъ и тъ, которые ихъ критикуютъ. Быть счастливымъ не значитъ находиться въ состояніи постояннаго экстаза. Минуты полнаго упоенія среди существованія, наполненнаго немногими преходящими страданіями, многочисленными и многоразличными наслажденіями, съ ръшительнымъ преобладаніемъ актива надъ пассивомъ, и въ довершение ко всему этому отсутствие такихъ требованій отъ жизни, которыхъ жизнь не въ состояніи выполнить, -- вотъ жизнь, которая, по мивнію всвхъ тъхъ, кому только она доставалась на долю, достойна назваться счастіемъ. Даже и теперь она составляеть удёль многихь въ продолжении значительной части ихъ существованія, и только дурное воспитание и дурное общественное устройство препятствують тому, чтобы она сдълалась достижимой почти для всёхъ.

Наши противники могуть отвътить на это сомнъніемъ, чтобы тъ люди, которые научились считать счастіе цълью своей жизни, удовольствовались столь умъренною его долей. Но развъ большая часть человъчества не довольствуется и гораздо меньшимъ. Жизнь, которая бы могла виолнъ удовлетворить человъка, слагается, повидимому, изъ двухъ главныхъ элементовъ: спокойствія и возбужденія. Каждый изъ этихъ элементовъ и самъ по себъ, взятый въ отдъльности, неръдко признается достаточнымъ для полнаго довольства жизнью. Мно-

го такихъ людей, которые ради спокойствія готовы довольствоваться и самой незначительною долею наслажденій; много также и такихъ, которые ради возбужденія мирятся съ значительною суммою страданій. Не представляется никакой возможности достичь даже того, чтобы жизнь всёхъ людей заключала въ себъ соединение обоихъ этихъ элементовъ. тогда какъ они не только что совивстимы одинъ съ другимъ, но и находятся между собой въ такой естественной связи, что одинъ служитъ какъ бы приготовленіемъ къ другому, спокойствіе къ возбужденію, и наобороть — и одинь рождаеть желаніе другаго. Только тъ люди, у которыхъ апатія доходить до порока, могуть не желать возбужденія, насладившись покоемъ; только тф, у которыхъ потребность возбужденія стала бользнью, могуть не чувствовать, что покой доставляеть наслаждение въ такой же степени, въ какой доставляло и предшествовавшее ему возбужденіе, и могутъ не находить въ немъ ничего, кромъ скуки и пустоты. Если люди, имъющіе сколько-нибудь сносную внъшнюю обстановку, не видять въ жизни ничего, что давало бы ей цвну въ ихъ глазахъ, то это происходитъ обыкновенно отъ того, что они ни о чемъ иномъ никогда не думали, какъ только о самихъ себъ. Для людей, которые не имъютъ никакихъ привязанностей, ни общественныхъ, ни частныхъ, сумма жизненныхъ возбужденій значительно сокращается, и даже самая жизнь теряетъ для нихъ всякій интересъ, когда они видятъ, что смерть готовится уже

положить конець всёмъ ихъ эгоистическимъ интересамъ; для тёхъ же людей, напротивъ, которые оставляютъ послё себя предметы личной привязанности, и въ особенности для тёхъ, которые развили въ себё участіе къ коллективнымъ интересамъ человѣчества, жизнь даже и на смертномъ одрѣ не только не теряетъ своего интереса, но сохраняетъ его въ той же силѣ, въ какой имѣла для нихъ во время ихъ молодости и здоровья.

Послъ себялюбія главная причина недовольства жизнью есть недостатокъ умственнаго развитія. Развитіе ума, — не говорю философское, но по крайней мъръ такое, которое бы раскрывало человъку источники знанія и дёлало его способнымъ къ умственному труду, - такое развитіе превращаеть въ неистощимый источникъ интереса все окружающее, и предметы природы, и произведенія искусства, и созданія поэзіи, и событіи исторіи, и прошедшія, и настоящія и будущія судьбы челов вчества. Возможно, конечно, сделаться равнодушнымъ и ко всему этому, не извъдавъ даже и тысячной доли того, что заключается во всемъ этомъ, но это возможно только для такого человека. который никогда не принималъ ни въ чемъ никакого нравственнаго или человвческаго участія, а искалъ только удовлетворенія своему любопытству.

Природа вещей не представляетъ намъ ни малъйшаго основанія предполагать невозможнымъ, чтобъ такая степень умственнаго развитія сдълалась общимъ достояніемъ всёхъ, рожденныхъ въ цивилизованной странѣ, — и точно также не представляе в никакого основанія предполагать, что будто есть люди, у которыхь эгоизмъ составляеть прирожденное свойство и которые, по самой природѣ своей, неспособны къ сочувстію или къ участію въ чемъ либо, что не имѣетъ непосредственнаго отношенія къ ихъ собственной жалкой личности. Даже и теперь общій уровень далеко выше такого низкаго эгоизма, и это служитъ для насъ богатымъ задаткомъ того, чѣмъ со временемъ можетъ стать человѣчество. Чувство личной привязенности и сочувствіе къ общему благу, хотя и въ различной степени, но доступны для каждаго правильно воспитаннаго человѣка.

Въ этомъ мірь, гдь столь многое способно возбуждать въ насъ интересъ, гдв мы находимъ столько источниковъ для нашего наслажденія, и гдф еще столь многое требуеть улучшенія и исправленія, -въ этомъ мірѣ каждому человѣку, который только не лишенъ нравственныхъ и умственныхъ потребностей, доступно такое существование, которое можно назвать даже завиднымъ; устраните дурные законы и произволь, которые лишають челов ка свободы пользоваться доступными его средствамъ источниками счастія, и тогда онъ достигнетъ этого завиднаго существованія, если только не поразять его положительныя несчастія жизни, эти великіе источники физическихъ и умственныхъ страданій, нищета, болъзнь, злоба, подлость, преждевременная потеря предметовъ личной привязанности. Следовательно, главная трудность задачи заключается

въ томъ, чтобъ одольть эти бъдствія, которыхъ редко кому удается совершенно избежать. Правда, при настоящемъ положени вещей не только не представляется никакой возможности совершенно предохранить себя отъ нихъ, но часто оказывается невозможнымъ даже хотя только смягчить ихъ въ сколько нибудь значительной степени; однако, тъмъ не менье, ни одинъ человъкъ, котораго мнънія заслуживають хотя мальйшаго вниманія, не станеть утверждать, чтобы даже самыя величайшія бъдствія, отъ которыхъ страдаютъ люди, были вовсе неустранимы по самой своей природъ и не могли бы быть, при другомъ порядкъ вещей, если не вовсе устранены, то по крайней мъръ сведены въ очень узкія границы. Мудрость общества, соединивъ свои усилія съ здравымъ смысломъ и предусмотрительностію индивидуумовъ, можетъ совершенно уничтожить бъдность въ той ея степени, когда она уже становится страданіемъ. Даже и самый неукротимый врагъ человъка, бользнь, — и та можетъ быть доведена до безконечно малыхъ размфровъ съ помощію хорошаго физическаго и нравственнаго воспитанія и съ номощію надлежащей осмотрительности отъ вредныхъ для здоровня вліяній, не говоря уже о томъ, что прогрессъ наукъ объщаетъ намъ въ будущемъ еще много ръшительныхъ побъдъ надъ этимъ ненавистнымъ врагомъ. Каждый шагъ на этомъ пути освобождаеть нась отъ несколькихъ опасностей, угрожающихъ не только нашей собственной жизни, но, что еще важнее, -жизни техь, въ комъ заключается наше счастіе. Что же касается до техъ страданій, которымь подвергается человікь вслідствіе какихъ либо внезапныхъ перемёнъ въ своей судьбъ или вслъдствіе какихъ либо неудачь, то это обыкновенно происходить или отъ его собственной неразсудительности, или по причинъ ложнаго направленія его желаній, или, наконець, отъ дурныхъ или несовершенныхъ общественныхъ учрежденій. Однимъ словомъ, люди могутъ если не совершенно одольть, то, по крайней мъръ, въ значительной степени обезсилить всё тё великія бёдствія, отъ которыхъ они страдаютъ. Хотя прогрессъ на этомъ пути совершается крайне медленно, хотя можеть быть пройдеть еще длинный рядъ покольній, прежде чёмъ одержана будетъ окончательная побёда и будетъ, наконецъ, этотъ міръ превращенъ въ то, чъмъ онъ легко могъ бы быть, если бы у насъ не было недостатка воли и знанія, -- но при всемъ этомъ каждый человъкъ, достаточно развитый, чтобъ принимать какое нибудь участіе въ борьбъ противъ этихъ бъдствій, какъ бы ни было это участіе мало и незначительно, въ самой этой борьбъ можетъ найти столь высокое наслаждение, что никогда не промъняеть его ни на какіе соблазны эгоизма.

Изложенныя нами замѣчанія приводять насъ къ правильной оцѣнкѣ того зозраженія противниковъ утилитаріанизма, что будто человѣкъ можетъ и обязанъ учиться жить безъ счастія. Безспорно, что жить безъ счастія можно; такъ по неволѣ живетъ

въ настоящее время девятнадцать двадцатыхъ человъчества, даже въ странахъ наименъе варварскихъ: такъ по собственной своей волъ живутъ иногда герои или мученики ради чего-то, что они ценять выше своего личнаго счастія. Но что же это что-то, ради котораго они жертвують своимъ личнымъ счастіемъ, какъ не счастіе другихъ или не одинъ изъ элементовъ этого счастія? Благородно отрекаться отъ своей доли счастія или отъ возможности достичь ея; но такое самоотвержение должно же имъть какую нибудь цъль, не можетъ же оно быть само для себя цёлію, и если мнё отвётять на это, что его цель не есть счастіе, а добродетель, которая лучше, чемъ счастіе, то я поставлю вопросъ следующимъ образомъ: принесъ ли бы жертву герой или мученикъ, если бы не былъ убъжденъ, что, жертвуя собой, избавляеть чрезъ это другихъ отъ необходимости подобныхъ же жертвъ? Принесъ ли бы онъ жертву, если бы думалъ, что его отречение отъ счастія не только не принесеть никакой пользы никому изъ его ближнихъ, но и сдълаетъ ихъ судьбу подобной его судьбь, то есть поставить ихъ въ необходимость также отречься отъ своего счастія? Честь и слава тёмъ, кто можетъ отрѣчься отъ личныхъ наслажденій жизнію ради увеличенія общаго счастія всёхъ; но если кто приносить такую жертву, или полагаетъ что ее приноситъ, ради какой-либо другой цёли, тотъ заслуживаетъ такого же удивленія, какъ и тотъ аскеть, что стояль на столбу: онъ можеть служить вдохновительнымъ примфромъ того,

что человъкъ можетъ сдълать, но ни какъ не того, что человъкъ долженъ дълать.

Если жертва своимъ личнымъ счастіемъ и можетъ быть полезна для счастія другихъ, то это единственно только по причинъ крайне несовершеннаго устройства человъческаго быта; но, тъмъ не менъе, пока несовершенства эти существують, самопожертвованіе составляеть, безь сомнінія, одну изъ величайшихъ человъческихъ добродътелей. Я прибавлю даже — хотя это и можетъ показаться парадоксомъ -что при теперешнихъ условіяхъ челов'вческаго существованія сознательная способность жить безъ счастія составляеть самое надежное орудіе для достиженія всей той полноты счастія, какая только теперь достижима. Только чрезъ посредство такой сознательной способности можеть человъкъ стать выше случайностей жизни и сделаться независимымъ отъ капризовъ судьбы, какъ бы судьба его не преслъдовала, и только достигнувъ этой независимости можеть онъ безъ большаго страха встрвчать бъдствія жизни и, подобно стопкамъ лучшихъ временъ Римской Имперіи, спокойно пользоваться тами источниками наслажденій, которые ему доступны, не отравляя этихъ наслажденій мыслію о ихъ непрочности.

Что бы ни говорили, но утилитаріане никогда не перестануть утверждать, что нравственность самоотверженія принадлежить по праву столько же имъ, сколько и стоикамъ или трансценденталистамъ. Утилитаріанская нравственность признаетъ въ человъкъ способность жертвовать величайшимъ своимъ личнымъ счастіемъ для счастія другихъ; она отрицаетъ только, чтобъ эта жертва могла служить сама для себя цълію, — она утверждаетъ, что безплодна та жертва, которая не увеличиваетъ или не стремится увеличить общую сумму счастія; только то самоотверженіе одобряетъ она, которое имъетъ цълію счастіе другихъ, счастіе всего человъчества въ его коллективности или отдъльныхъ индивидуумовъ, на сколько послъднее не противоръчитъ коллективнымъ интересамъ человъчества.

Противники утилитаріанизма редко бывають на столько справедливы, чтобы вникать въ истинный его смыслъ, и потому я повторю еще разъ, что то счастіе, которое онъ признаеть руководящимъ принципомъ человъческихъ поступковъ, не есть личное, эгоистическое счастіе, а счастіе всёхъ, -- онъ требуетъ отъ человъка въ отношении къ своему личному счастію и къ счастію другихъ самаго строгаго безпристрастія, на какое только можеть быть способенъ посторонній, вполнъ безпристрастный зритель. Безцънное ученіе Іисуса Христа, проникнутое истиннымъ духомъ утилитаріанской доктрины: дёлай другому, что желаешь, чтобы тебъ самому дълали; люби ближняго, какъ самого себя, - вотъ совершеннъйшій идеаль утилитаріанской нравственности. Какъ средство приблизиться сколько возможно къ этому идеалу, утилитаріанскій принципъ требуетъ во первыхъ, чтобъ въ обществъ существовали такіе законы и такія учрежденія, которые бы приводили въ наи-

возможно большую гармонію индивидуальное счастіе, пли, какъ это обыкновенно говорится, индивидуальные интересы, съ интересами общими для всвхъ,и во вторыхъ, чтобы воспитание и общее мнъние, которыя имфють столь громадное вліяніе на образованіе человіческихъ характеровь, напечатлівали въ умъ каждаго индивидуума, что его личное счастіе неразрывно связано со счастіемъ всёхъ, и возможно для него только при томъ условіи, если онъ въ своихъ поступкахъ будетъ руководствоваться такими правилами, которыя имфють целію достиженіе общаго счастія. Однимъ словомъ, утилитаріанскій принципъ требуеть, чтобъ каждый индивидуумъ былъ доведенъ до сознанія, что его собственное счастіе для него невозможно, если его поступки будутъ противоръчить общему счастію, — онъ требуетъ, чтобъ стремление къ общему счастию сдълалось обычнымъ мотивомъ поступковъ каждаго индивидуума и чтобы этотъ мотивъ имълъ широкое и преобладающее значение въ человъческой жизни. Если бы противники утилитаріанской нравственности уразумъли ея истинный смыслъ, то не стали бы упрекать ее въ недостаткъ какихъ то совершенствъ, которыя будто бы принадлежать другимь нравственнымъ теоріямъ. Я утверждаю, что не можетъ существовать такой нравственной доктрины, которая была бы въ состояніи предъявить требованія болье совершенныя и болье возвышенныя, чымь требованія утилитаріанизма, и что никакая другая иравственная доктрина не владбеть для выполненія

своихъ требованій такимъ сильнымъ рычагомъ, какимъ владветъ утилитаріанизмъ.

Утилитаріанская доктрина имбеть также и такихъ противниковъ, которые хотя искажаютъ ее, но нельзя сказать, чтобъ они ее искажали въ неблагопріятномъ для нея свъть. Такъ, нъкоторые ея противники, имъя объ ней приблизительно довольно върное понятіе, утверждають, что требованія ея невыполнимы, что требовать отъ человъка, что бы онъ во всёхъ своихъ действіяхъ руководился стремленіемъ къ общему счастію, значитъ требовать невозможнаго. Но такое возражение съ ихъ стороны свидътельствуетъ только о томъ, что они вообще не понимають, что такое значить нравственный принципъ, и правила дъйствій смѣшивають съ мотивами. Дъло этики указать намъ, въ чемъ состоятъ наши обязанности, или какимъ путемъ можемъ мы ихъ познать, но ни одна этическая система никогда не требовала, чтобы чувство долга было елинственнымъ мотивомъ человъческихъ дъйствій; напротивъ, девяносто девять сотыхъ нашихъ дъйствій совершаемъ мы по совершенно другимъ мотивамъ, и поступаемъ хорошо, если только наши дъйствія не противорьчать требованіямь долга. Смфшивать правила дфйствій съ ихъ мотивами въ возраженіяхъ противъ утилитаріанизма тъмъ болье недозволительно, что утилитаріанскіе моралисты съ большею настоятельностію, чёмъ последователи другой какой либо доктрины, постоянно утверждали, что мотивы дёйствія имёють значеніе для оцёнки

нравственнаго достоинства дѣйствующаго лица, но не имѣютъ никакого значенія для оцѣнки самаго дѣйствія. Тотъ, кто вытаскиваетъ утопающаго изъ воды, поступаетъ нравственно хорошо, по какому бы мотиву онъ ни дѣйствовалъ, по чувству ли долга или ради ожидаемой награды; кто выдаетъ своего друга, который ему довѣрился, тотъ виновенъ въ преступленіи даже и въ томъ случаѣ, если бы онъ это сдѣлалъ съ цѣлію услужить другому своему другу, съ которымъ его связываютъ болѣе тѣсныя узы дружбы \*). Утверждать, что будто по утили-

Спасти утопающаго для того, чтобъ подвергнуть его смерти болъе мучительной, или же спасти его изъ чувства долга, или изъ чувства расположенія къ нему, — туть не только различіе въ мотпвахъ, но два совершенно различныя между собой дъйствів. Въ приведенномъ примъръ спасеніе человъка составляеть только первый шагъ къ другому дъйствію, которое гораздо даже жесточе, чъмъ оставить человъка тонуть. Если бы г. Дэвисъ сказалъ такъ: «Спасая утопающаго, мы совершаемъ поступокъ дурной или хорошій, смотря потому — «не какой мотивъ», а — «какое намъреніе, нами при этомъ руководитъ», то ни одинъ утилизаріанинъ не сталъ бы противъ этого спо-

<sup>\*)</sup> Одинъ изъ нашихъ противниковъ, Ж. Леолейнъ Дэвисъ сдѣлалъ на это слѣдующее возраженіе: «спасая уто«пающаго, мы совершаемъ поступокъ дурной или хорошій, смотря по тому, какой мотивъ нами руководитъ при «этомъ. Предположимъ такой случай: человѣкъ бросается «въ море, убѣгая отъ тирана, и тонетъ; но тиранъ спасаетъ его, для того чтобъ подвергнуть смерти болѣе мучительной. Развѣ поступокъ тирана хорошъ? Предположимъ, что человѣкъ открываетъ тайну, которую ему довѣрилъ его другъ, и дѣлаетъ это потому, что сохраненіе тайны причинило бы большой вредъ или самому его «другу, или кому либо изъ его близкихъ. Неужели утиличаранизмъ станетъ утверждать, что такой поступокъ равно преступенъ, какъ если бы онъ былъ едѣланъ и по «другому какому либо низкому мотиву».

таріанскому принципу всё поступки должны имёть своимъ мотивомъ чувство долга и находиться въ непосредственной отъ принципа зависимости, что будто утилитаріанская доктрина хочетъ исключительно сосредоточить всё стремленія человёческія на такомъ обширномъ предметъ, какъ весь міръ или общество въ обширномъ смыслѣ этого слова, -утверждать это, значить не понимать утилитаріанскаго возарвнія. Большая часть хорошихъ поступковъ совершается нами вовсе не изъ стремлен я къ міровой пользѣ, а просто изъ стремленія къ индивидуальнымъ пользамъ, изъ которыхъ и слагается міровое благо; даже самый добродътельный человъкъ для того, чтобъ его поступки совершенно удовлетворяли требованіямъ добродътели, необходимо обязанъ восходить въ своемъ сознаніи выше окружающихъ его интересовъ только въ той степени, въ какой это нужно для того, чтобъ убъдиться, что

рить. Г. Дэвись по недосмотру, не совсёмъ извинительному, сміниваеть вь этомь случай мотивь съ намфреніемъ, и это тімь менфе извинительно, что надъ разъясненіемъ этого различія съ особеннымъ вниманіемъ останавливались всі утилитаріанскіе мыслители, и въ особенности Бэнтамъ. Нравственное достоинство дійствія находится въ совершенной зависимости отъ намфренія, то есть отъ того, что хо четъ сділать дійствующій, совершая извістное дійствіе; но мотивъ, то есть то чувство, которое побуждаеть человіка совершить извістное дійствіе, если только не изміняеть самаго дійствія, не имбеть никакого значенія для нравственной его оцінки,—оно имбеть большое значеніе только для нравственной оцінки дійствующаго лица, въ особенности же когда указываеть дурныя или хорошія его наклонности, на направленіе характера, отъ котораго мы можемъ ожидать полезныхъ или вредныхъ дійствій.

польза, дёлаемая имъ для его окружающихъ, не нарушаетъ ничьихъ правъ, то есть ничьихъ основательныхъ и законныхъ ожиданій.

Увеличение счастия составляеть по утилитаріанской этикъ единственную цъль добродътели. Случаи, когда человъку представляется возможность дъйствовать на обширномъ поприщъ, или другими словами, когда ему представляется возможность быть общественнымъ благотворителемъ, -- весьма ръдки, такой удълъ выпадаеть на долю одного изъ тысячи, и только въ такихъ случаяхъ человъкъ и обязанъ имъть въ виду общественную пользу; въ другихъ же случаяхъ онъ долженъ ограничивать свои стремленія частною пользой, выгодой или счастіемъ немногихъ близкихъ къ нему людей. Только тъ люди должны имъть постоянно въ виду такой обширный предметь, какъ общественная польза, которые находятся въ такомъ положеніи, что действія ихъ могуть имъть вліяніе на все общество. Конечно, каждый человъкъ долженъ сознавать себя обязаннымъ воздерживаться отъ тъхъ поступковъ, которые запрещаются правственностію, хотя бы даже эти поступки въ какомъ нибудь частномъ случав и оказывались полезными для достиженія его совершенно законныхъ стремленій; его обязываютъ къ этому требованія общаго блага. Вотъ въ какой степени каждый человъкъ всегда и во всякомъ случат обязанъ постоянно имъть въ виду благо всъхъ. Такое требование со стороны утилитаріанской теоріи не только не представляетъ ничего невыполнимаго, но оно

встричается и во всёхъ другихъ правственныхъ системахъ, такъ какъ всё оне одинаково признаютъ, что каждый человекъ обязанъ воздерживаться отъ поступковъ вредныхъ обществу.

Этими соображеніями устраняется еще другое обвиненіе противъ утилитаріанской теоріи, которое обнаруживаетъ еще болъе грубое непонимание значенія нравственныхъ принциповъ и даже непониманіе самаго смысла словъ: добро и зло. Часто утверждаютъ, что утилитаріанизмъ дёлаетъ людей холодныму и эгоистичными, охлаждаеть въ нихъ чувство участія въ индивидуумамъ, научаетъ ихъ сухо и жестко судить о поступкахъ только по ихъ последствіямъ, не обращая при этомъ никакого вниманія на тв личныя качества, изъ которыхъ они истекли. Если этимъ хотятъ сказать, что при оценке поступка утилитаріане не принимають вовсе въ соображеніе качествъ лица, совершившаго поступокъ, то такое возражение относится не только къ утилитаріанизму, но и одинаково ко всевозможнымъ нравственнымъ доктринамъ, потому что никогда еще ни одна нравственная доктрина не признавала постунокъ дурнымъ или хорошимъ по тому, что онъ совершенъ дурнымъ или хорошимъ человъкомъ. Подобное соображение относится не къ оценке действий, а къ оценка действующихъ, и утилитаріанская теорія вовсе не отрицаеть, что люди могуть интересоваться другь другомъ не только по отношению къ нравственному достоинству совершаемыхъ ими поступковъ, но и въ другихъ отношеніяхъ. Правда, -

стоики, стремясь превознесть добродътель выше всего, утверждали съ той парадоксальностію, которая составляетъ существенное свойство ихъ системы. что кто имветь добродвтель, тоть имветь все, что добродътельный человъкъ, и только онъ одинъ. и богать, и прекрасень, и могучь; но утилитаріанская доктрина никогда не заявляла подобныхъ требованій отъ имени добродьтели. Утилитаріане всегда очень хорошо понимали, что кромъ добродътели есть еще много и другихъ весьма желательныхъ предметовъ и качествъ, и всёмъ имъ воздавали всегда должное. Они всегда понимали, что изъ нравственнаго достоинства поступка нельзя еще вывести заключенія о нравственномъ достоинствъ дъйствующаго лица, и что поступки, заслуживающіе осужденіе, часто истекають изь такихь качествь человіка, которыя заслуживаютъ похвалу, и они всегда принимали это во вниманіе для оцінки-но только не дъйствія, а дъйствующаго. Правда, - утилитаріане признають, что въ общемъ итогъ длинный рядъ хорошихъ поступковъ составляетъ лучшее доказательство хорошихъ качествъ человека, и решительно отказываются признать хорошимъ человъка съ такими преобладающими наклонностями, которыя ведутъ къ вреднымъ поступкамъ; такое мнине возбуждаеть къ нимъ несочувствие весьма многихъ, но въ этомъ случав они раздвляють общую участь со всвми, кто только серьезно смотрить на различие между добромъ и зломъ, и истинный утилитаріанинъ не

имъетъ даже и надобности заботиться объ устранени отъ себя подобнаго упрека.

Если же этимъ возражениемъ хотятъ только сказать, что нъкоторые утилитаріане впадають въ чрезмърную исключительность и не цънять надлежащимъ образомъ другія прекрасныя стороны человъческаго характера, которыя дёлають человёка достойнымъ любви и уваженія, -- то это еще можно допустить. Действительно, можеть быть, некоторые утилитаріане, развивая въ себъ исключительно нравственное чувство, не обращаютъ должнаго вниманія на развитіе чувства симпатіи и артистическаго вкуса; но то же самое случается и съ моралистами всёхъ другихъ школъ, и то оправданіе, которое обыкновенно въ такихъ случаяхъ приводится въ защиту другихъ моралистовъ, съ не меньшимъ основаніемъ можетъ быть приведено и въ защиту утилитаріанъ: если ужь нельзя избъжать ошибки, то лучше ошибаться въ эту сторону, чёмъ въ другую, лучше допустить излишнюю исключительность нравственнаго чувства, чёмъ его распущенность. Кстати замётимъ здёсь, что между поборниками утилитаріанизма точно также, какъ и между поборниками другихъ нравственныхъ школъ, существуетъ безконечное различіе въ степени строгости примъненія ихъ принципа: одни доходять до нуританской чистоты, а другіе, между тъмъ, доводятъ снисхождение до крайнихъ предъловъ, какъ только могутъ этого желать сантиментальные и распущенные люди. Но говоря вообще, нельзя не признать, что доктрина, которая на пер-

вомъ планъ ставитъ требование отъ имени блага всего человъчества, чтобы поступки, нарушающіе нравственный законъ, были пресъкаемы и предупреждаемы, — нельзя не признать, что такая доктрина съ не меньшей силой, чемъ какая либо другая. обрашаеть санкцію общественнаго мнінія противь нарушеній нравственности. Справедливо, что вопросъ: что нарушаетъ нравственный законъ? ръшается различно, смотря потому, кто какой принципъ нравственности признаетъ за истинный; но въдь не утилитаріанизмъ же внесъ первый эту разноголосицу въ ръшение нравственныхъ вопросовъ, и, въ этомъ отношеніи, онъ им'веть то преимущество предъ другими доктринами, что для решенія противоречій предлагаеть если и не всегда легкій, то всегда примънимый и ясный метолъ.

Я считаю не лишнимъ остановиться еще на нѣкоторыхъ ошибкахъ въ пониманіи утилитаріанской доктрины, и даже на такихъ, которыя столь очевидны и столь грубы, что можетъ показаться невозможнымъ, чтобы онѣ могли дѣлаться людьми сколько нибудь добросовѣстными и способными къ пониманію; я считаю это не лишнимъ потому, что часто даже люди съ значительными умственными способностями не даютъ себѣ труда вникнуть какъ слѣдуетъ въ то мнѣніе, противъ котораго питаютъ вредубѣжденіе, и большая часть людей не сознаетъ всей предосудительности такого, можно сказать, недобросовѣстнаго отношенія къ мнѣнію своихъ противниковъ, вслѣдствіе чего намъ нерѣдко случается встръчать самыя грубыя искаженія этическихъ доктринъ, даже въ сочиненіяхъ такихъ людей, которые имѣютъ притязанія на высокую чистоту стремленій и на званіе философовъ. Такъ, напримѣръ, неръдко случается намъ встръчать обвинение утилитаріанской доктрины въ безбожіи. Если уже необходимо отвъчать на такое обвинение, то я отвъчу, что здёсь все зависить отъ пониманія нравственнаго характера Божества. Если справедливо, что Богъ желаеть болье всего счастія своимъ созданіямъ, что онъ и создалъ ихъ съ тою целію, чтобы они были счастливы, то утилитаріанская доктрина въ такомъ случав не только не безбожная, а, напротивъ, самая религіозная изъ всёхъ. Если же обвиненіемъ въ безбожіи хотять сказать, что утилитаріанизмъ не признаетъ откровенія верховнымъ закономъ нравственности, то я отвѣчу на это, что утилитаріане, которые върятъ въ совершенную мудрость и благость Божію, необходимо должны также върить, что все, что Богъ почелъ за нужное открыть въ дълъ нравственности, должно въ высшей степени удовлетворять требованіямъ пользы. Не одни утилитаріане держатся того мненія, что откровеніе, указывая въ общихъ чертахъ, что есть добро, не имъло цълію научить и не научаетъ людей знанію добра, --что оно предназначалось для того только, чтобы одушевить умъ и сердце людей такимъ духомъ, который бы дёлалъ ихъ самихъ способными достигать этого знанія и руководиться имъ въ своихъ действіяхъ,и что, следовательно, намъ необходимо самимъ работать надъ созданіемъ этической доктрины, которая бы раскрывала намъ волю Божію. Я не нахожу нужнымъ вступать въ преніе о томъ, справедливо или несправедливо это мнѣніе, и замѣчу только, что утилитаріанизмъ находится въ такомъ же отношеніи къ религіи, какъ естественной, такъ и откровенной, въ какомъ находятся и всѣ другія этическія доктрины. Онъ можетъ ссылаться на свидѣтельство Божіе въ вопросѣ о пользѣ или вредѣ какихъ либо поступковъ, съ такимъ же точно правомъ, съ какимъ другіе ссылаются на это свидѣтельство для указанія какого нибудь трансцендентальнаго закона, который не имѣетъ ничего общаго съ пользою или счастіемъ.

Неръдко противники утилитаріанизма вмъсто теорія пользы говорять теорія выгодности; слово "выгодность" они употребляютъ какъ будто въ томъ же значеніи, какое имбетъ слово "польза", но въ то же время пользуются тъмъ, что оно обыкновенно употребляется, какъ выражение, противоположное выраженію: принципъ, долгъ, и съ помощію такого маневра стараются наложить на утилитаріанизмъ клеймо безнравственности. Слово выгодность въ смыслъ, противоположномъ слову долгъ, означаетъ обыкновенно что либо выгодное лично для действующаго, но вредное для общаго блага, такъ напр. когда министръ жертвуетъ интересами своей страны, чтобъ только удержаться на своемъ мъстъ; въ другомъ же, болъе благородномъ смыслъ оно означаетъ что либо выгодное непосредственно

для какой нибудь преходящей цёли, но въ тоже время нарушающее правила, отъ соблюденія которыхъ получилась бы выгода гораздо большая, чёмъ какая получается отъ этого нарушенія, - следовательно оно не только не однозначуще съ словомъ польза, но, наоборотъ, означаетъ вредное. Такъ иногда представляется выгоднымъ солгать для того, чтобъ выйдти изъ какого либо временнаго затрудненія, или, чтобъ достичь чего либо непосредственно полезнаго для насъ или для другихъ. Но такъ какъ любовь къ правдивости есть одно изъ самыхъ полезныхъ по своимъ последствіямъ чувствъ, и ослабление его ведетъ къ весьма вреднымъ послъдствіямъ, — такъ какъ уклоненіе отъ истины, даже и безнамфренное, ослабляетъ вфру въ человфческое слово, а эта въра составляетъ главную основу общественнаго благосостоянія, и ослабленіе ея болье, чъмъ что либо, попятило бы назадъ цивилизацію и вообще все, отъ чего главнымъ образомъ зависитъ большая или меньшая степень счастія людей, - то, имъя все это въ виду, мы чувствуемъ, что невыгодно, ради представляющейся намъ какой либо временной, случайной пользы, нарушать правило, имъющее столь большую полезность. Человъкъ, который лжетъ ради своей личной пользы или пользы другаго, есть злёйшій врагъ человечества; онъ не только непосредственно наноситъ вредъ человъчеству своею ложью, но и вообще подрываетъ въру въ человъческое слово, и слъдовательно лишаетъ человъчество одного изъ величайшихъ его благъ.

Но впрочемъ и это правило, столь святое: говорить всегда правду, допускаетъ некоторыя исключенія, какъ это признаютъ всв моралисты. Главнвишее изъ этихъ исключеній составляеть то обстоятельство, когда для избавленія кого либо (и въ особенности когда этотъ кто-либо не мы сами) отъ большаго и незаслуженнаго зла дёлается необходимымъ утанть какой нибудь фактъ (напр. какія нибудь свъдънія отъ злодъя, или дурныя извъстія отъ опасно больнаго), а утаить его иначе нельзя, какъ солгать. Но для того, чтобы такого рода исключенія не переходили за предълы крайне необходимаго и какъ можно менте вредили довтрію къ человтческому слову, необходимо опредёлить ихъ и положить имъ по возможности самыя точныя границы. Принципъ пользы оказывается весьма способнымъ разрѣшать подобнаго рода столкновенія между различными полезностями и опредёлять предёлы, въ которыхъ должно быть отдано предпочтение одной полезности передъ другою.

Неръдко поборникамъ утилитаріанизма приходится отвъчать даже и на возраженія подобнаго рода: что человъкъ не имъетъ времени предъ совершеніемъ каждаго своего поступка разсчитывать и взвъшивать, какія послъдствія будетъ имъть этотъ поступокъ для общаго блага. Сказать подобную вещь не все ли это равно, какъ если бы мы сказали, что не можемъ руководствоваться въ своихъ поступкахъ христіанскимъ ученіемъ, потому что не имъемъ времени предъ совершеніемъ каждаго поступка про-

читывать весь Старый и Новый Завътъ. На подобное возражение можно дать такой отвътъ: достаточно было времени для того, чтобы обдумать, разсчитать, взвёсить каждый свой поступокъ, для этого было все прошедшее человъчества. Человечество съ техъ поръ, какъ существуетъ, постоянно училось на опыть, къ чему ведуть различные поступки, а этотъ опыть человъчества и есть основа всей житейской мудрости и нравственности человъка. Невъжественные противники утилитаріанской доктрины разсуждають, какъ будто бы этого опыта и не существовало вовсе, какъ будто бы и въ самомъ дълъ человъкъ, только когда уже подвергается искушенію убить или украсть, въ первый разъ и размышляеть о томъ: вредны или нътъ убійство и кража для счастія людей. Но если бы и дъйствительно человъку пришлось въ первый разъ размышлять надъ такимъ поступкомъ только въ ту минуту, когда ему предстоитъ ръшиться: совершить его или нътъ, - то я не думаю, чтобы онъ и тогда могъ затрудниться, и во всякомъ случав имветъ подъ рукой уже готовое рвшеніе. Странно было бы въ самомъ двлв предположить, чтобы человъчество, признавъ единодушно пользу верховнымъ принципомъ нравственности, не пришло бы также къ единодушному решенію, что полезно и что вредно, и не позаботилось бы передать свои убъжденія новому покольнію и подкрышть ихъ закономъ и общественнымъ мнвніемъ. Не трудно доказать несостоятельность какого угодно этическаго

принципа, если только предположить при этомъ всеобщій идіотизмъ; но, отстранивъ гипотезу идіотизма, нельзя жене признать, что человъчество имъло довольно времени, чтобъ путемъ опыта пріобрѣсть наконецъ положительныя убъжденія касательно отношенія, какое имфють хотя нфкоторые его поступки къ его счастію. Эти-то убъжденія, добытыя человечествомъ путемъ опыта, и составляють тё нравственныя правила, которыми должны руководиться не только массы, но и сами философы, пока не откроютъ чего либо лучшаго. Что философамъ и въ настоящее время не трудно сдёлать много улучшеній въ діль нравственности, что общепринятый кодексъ этики далекъ отъ совершенства, что человъчеству еще предстоить многому научиться касательно вліянія различныхъ поступковъ на его счастіе, - все это совершенно справедливо, и я нетолько соглашаюсь съ этимъ, но и утверждаю это со всею энергіею. Выводы изъ принципа пользы точно также, какъ и всякія другія практическія правила, способны безконечно улучшаться, и улучшеніямъ этимъ не будетъ конца, пока умъ человъческій не утратитъ своей прогрессивности. Должны же наконецъ понять противники утилитаріанизма, что признавать правила нравственности способными къ улучшенію, это одно, а скакнуть чрезъ всв промежуточныя обобщенія, прямо къ конечному обобщенію, къ верховному принципу, и приступить прямо къ оценке этимъпринципомъ каждаго индивидуального поступка, это уже совстви другое. Странное въ самомъ дълт это мнтніе,

которое полагаеть, что сознание верховнаго принципа несовивстно съ допущениемъ второстепенныхъ принциповъ; какъ будто указать путнику мъсто конечнаго назначенія значить запретить ему пользоваться верстовыми столбами, лежащими на его пути, - какъ будто признать счастіе конечною цілію нравственности значить запретить людямь пробивать себъ дорогу къ этой цёли, или запретить стремящимся къ ней выбирать тотъ путь, который короче и лучше. Пора бы уже перестать говорить такія безсмыслицы объ утилитаріанской доктринв. Ввдь никто же не рашится говорить, да и слушать никто не станетъ подобныхъ пошлостей по какому нибудь другому практическому вопросу. Въдь никто же не станетъ утверждать, что искуство мореплаванія не основано на астрономіи, потому что морякамъ некогда дёлать вычисленій. Какъ существа разумныя, моряки отправляются въ море уже съ готовыми вычисленіями, и въ море жизни разумныя существа отправляются также, разрѣшивъ уже себѣ общіе вопросы добра и зла и много другихъ болве затруднительныхъ вопросовъ о томъ, что умно и что глупо, -и, можно надъяться, такъ будутъ они поступать постоянно, пока предусмотрительность будеть однимъ изъ качествъ человѣка. Какой бы принципъ нравственности мы ни признавали, во всякомъ случав для примвненія его намъ необходимы второстепенные подчиненные ему принципы. Невозможность обойтись безъ этихъ второстепенныхъ принциповъсоставляетъ общую принадлежность всёхъ этическихъ доктринъ, и, слѣдовательно, не можетъ служить аргументомъ ни противъ одной изъ нихъ. Утверждать же, что такихъ второстепенныхъ принциповъ и быть не можетъ, что человѣчество никогда не дѣлало и никогда не будетъ дѣлать никакихъ общихъ выводовъ изъ своего жизненнаго опыта, это составляетъ, по моему мнѣнію, такую крайнюю нелѣпость, до какой еще никогда не доходилъ никакой философскій споръ.

Остальные аргументы противъ утилитаріанизма состоять по большей части въ томъ, что ему ставять въ вину несовершенство человической природы и тв затрудненія, какія нередко всякій добросовъстный человъкъ встръчаетъ на своемъ жизпути. Такъ говорятъ, что утилитаріанинъ всегда съумъетъ сдълать, когда ему надо, частный случай исключениемъ изъ общаго правила, и всегда съумъетъ найдти въ такомъ случав больше пользы въ нарушении правила, чёмъ въ его соблюденіи. Но развъ только одинъ утилитаріанизмъ даеть средства оправдывать злые поступки и даже обманывать свою собственную совъсть? Развъ не то же самое и не въ меньшей степени находимъ мы и во всёхъ другихъ доктринахъ, которыя только признавали тотъ фактъ, что при нравственной оцёнкё поступковъ иногда сталкиваются между собою совершенно противоположныя требованія, а этотъ фактъ всегда признавали всё доктрины, которыя имъли своими истолкователями сколько нибудь здравомыслящихъ людей. Не доктрина, какая

бы она ни была, а сложность условій человіческой жизни, -- вотъ кто виноватъ въ томъ, что нельзя постановить такихъ правилъ поведенія, которыя бы не требовали исключеній, вотъ почему едва-ли какой образъ дъйствій можеть быть безопасно признанъ безусловно обязательнымъ или безусловно предосудительнымъ. Нётъ такой этической доктрины, которая бы не смягчала строгости своихъ законовъ и не предоставляла каждому некотораго простора приспособляться къ особенностямъ обстоятельствъ нодъ своею личною нравственною отвътственностью и нътъ такой доктрины, гдъ бы этимъ просторомъ не пользовались самообольщение и безчестная казуистика. Нътъ ни одной нравственной системы, въ которой бы не встръчались случаи столкновенія между собой разныхъ обязанностей. Эти случаи столкновеній и составляють главную трудность, камень преткновенія какъ въ теоріи этики, такъ и въ добросовъстномъ ея примъненіи на практикъ. На практикъ, конечно, эти затрудненія побъждаются съ большимъ или меньшимъ успъхомъ, смотря по умственнымъ и нравственнымъ качествамъ дъйствующаго лица, но едва ли кто станетъ утверждать, что человъкъ сдълается менъе способенъ справляться съ этими затрудненіями, если у него будетъ верховный принципъ, на который онъ можетъ опереться для ихъ разръшенія. Если польза есть верховный источникъ нравственныхъ обязанностей, то она и должна быть призвана для разрёшенія столкновенія между ними; можетъ быть ея примънение въ данномъ случав и окажется затруднительнымъ, но все же лучше имъть какого-нибудь посредника для ръшенія спора, чамъ не имать вовсе никакого. Во всахъ другихъ нравственныхъ доктринахъ, кромъ утилитаріанской, такого посредника не существуеть; тамъ вев нравственные законы совершенно независимы одинъ отъ другаго; права ихъ на первенство одного предъ другимъ основываются едва ли не на одной софистикъ, и если только не опредълены, какъ это часто бываетъ, непосредственнымъ, несознаннымъ вліяніемъ утилитарныхъ соображеній, то представляютъ широкое поле для личнаго произвола и пристрастій. Считаю нужнымъ напомнить, что нътъ такой нравственной обязанности, которой бы не быль присущъ какой либо второстепенный принципъ, и если ей присущъ только одинъ принципъ, а не нъсколько, то трудно чтобы человъкъ, сознающій его, могъ встрътить серьезное сомнъніе касательно его требованій, и следовательно только въ случаяхъ столкновенія между собой второстепенныхъ принциповъ и является необходимость прибъгать къ верховному принципу.

## ГЛАВА ІІІ.

## 0 верховной санкціи принципа пользы.

Когда заходить рёчь о какомъ-нибудь нравственномъ принципё, то обыкновенно ставять вопросъ,— и весьма основательно, — какая же санкція этого принципа? Какіе мотивы заставляють подчиняться ему? или, выражаясь иначе,—гдё источникъ его обязанности, откуда черпаеть онъ свою принудительную силу? Отвёчать на этоть вопросъ есть прямая обязанность нравственной философіи.

Неръдко ставять его въ формъ возраженія утилитаріанскому принципу, какъ будто по отношенію къ нему онъ имѣетъ какое-нибудь особенное значеніе, а не относится одинаково ко всѣмъ возможнымъ нравственнымъ принципамъ. Въ дъйствительности же онъ возникаетъ собственно только тогда, когда человѣку предлагаютъ принять какой-либо новый принципъ нравственности, или опереть свою нравственность на такой базисъ, на который онъ не привыкъ ее опирать; что же касается до обыденной нравственности, освященной воспитаніемъ и общимъ мнѣніемъ, то она обыкновенно представляется чело-

въческому уму обязательною сама по себъ. Попробуйте доказать человъку, привыкшему довольствоваться обыденной нравственностью, что признаваемыя имъ нравственныя обязанности составляютъ выводъ изъ какого-нибудь общаго принципа, котораго обычай не освятиль своимь ореоломь, -- онь непремънно приметъ ваши доказательства за парадоксъ; для него частные выводы изъ основной теоремы имѣютъ какъ будто болѣе обязательной силы, чвиъ самая теорема, -- для него существуетъ только одна надстройка безъ фундамента, и когда вы ему станете указывать, что существуеть и фундаменть, то онъ какъ будто приходитъ въ страхъ за прочность надстройки, - и всв ваши доказательства вызовуть его только на такое разсуждение съ самимъ собою: я чувствую, что обязанъ не красть, не убивать, не лгать, не обманывать, но почему же обязанъ я заботиться объ общемъ счастіи? Если мое личное счастіе заключается не въ общемъ благь, а въ чемъ либо другомъ, то почему же не могу я отдать предпочтеніе этому другому?

Вотъ какое затруднение встръчаетъ утилитаріанская доктрина для своего признанія, и затрудненіе это до тъхъ поръ не устранится, пока тъ вліянія, которыя образуютъ нравственный характеръ человъка, не усвоятъ себъ принципъ пользы до такой степени, что онъ сдълается для нихъ столь же непосредственно очевиднымъ, какъ теперь непосредственно очевидны для нихъ нъкоторые изъ его выводовъ, — пока съ улучшеніемъ воспитанія чувство

единенія нашего съ подобными намъ (чего и хотълъ Христосъ) не укоренится въ нашемъ характеръ и въ нашемъ сознаніи такъ глубоко, что сделается наконецъ такою же неотъемлемою частію нашего существа, какъ напр. отвращение къ преступлению въ хорошо воспитанномъ человъкъ. Замътимъ, что это затруднение не составляеть исключительной принадлежности утилитаріанской доктрины, а равно присуще всякой попыткъ анализировать нравственность и подвести ее подъ принципы, - что не только утилитаріанскій, но вообще всякій принципъ, пока не успъетъ укорениться въ умахъ людей и не получить въ ихъ глазахъ той же святости, какую им'тють для нихъ частные изъ него выводы, составляющіе ихъ нравственный кодексь, до твхъ поръ этотъ принципъ будетъ казаться людямъ какъ бы посягательствомъ на святость того, что на самомъ дёлё составляетъ только выводъ изъ него.

Всѣ санкціи, какія только имѣетъ какая-либо нравственная система, одинаково имѣетъ и принципъ пользы, и нѣтъ ни малѣйшаго основанія, почему бы онъ могъ ихъ не имѣть. Санкціи эти двоякаго рода: внутреннія и внѣшнія. На внѣшнихъ санкціяхъ нѣтъ надобности долго останавливаться. Онѣ суть слѣдующія: надежда на милость или страхъ немилости къ намъ нашихъ ближнихъ или Бога; къ этому присоединяется симпатія и привязанность къ ближнимъ, любовь и благоговѣніе къ Богу, побуждающія насъ исполнять Вожію волю

независимо отъ нашихъ эгоистическихъ побужденій. Очевидно, нътъ ни малъйшаго основанія, почему бы всв эти мотивы, побуждающие людей исполнять свои нравственныя обязанности, не имъли и въ утилитаріанской нравственности такой же силы и такого же значенія, какъ и во всякой другой. Какой бы принципъ люди ни признавали за основу своихъ обязанностей, принципъ ли величайшаго счастія или какой другой, но во всякомъ случав они желаютъ счастія, и каковы бы ни были ихъ заблужденія касательно оценки своихъ собственныхъ поступковъ, во всякомъ случав они желають и требують отъ другихъ людей по отношенію къ себъ такихъ дъйствій, которыя, по ихъ мижнію, способствують ихъ счастію, - следовательно те мотивы для исполненія обязанностей, которыя истекають изъ нашихъ отношеній къ ближнимъ, необходимо санксіонируютъпринципъ пользы въ большей или меньшей степени, смотря по уровню умственнаго развитія. Что же касается до религіознаго мотива, то очевидно, что люди, признающіе стремленіе къ величайшему счастію за сущность, или даже за единственный критеріумъ добра, и върующіе въ благость Бога, необходимо должны върить и тому, что Богъ одобряетъ ихъ принципъ. Следовательно, все награды и наказанія, и физическія, и нравственныя, какъ истекающія отъ Бога, такъ и отъ нашихъ ближнихъ, и вся безкорыстная любовь, къ какой только способенъ человъкъ, - все это можетъ служить внъшними санкціями утилитаріанской нравственности, по мірь того, какъ эта нравственность входить въ наше сознаніе, и санкціи эти могуть быть тёмъ могущественнёе, чёмъ лучше будутъ приспособлены для этой цёли воспитаніе и общее образованіе.

Но довольно о вижшнихъ санкціяхъ. Внутренняя санкція нравственной обязанности всегда одна и та же, каковъ бы ни былъ нашъ нравственный принципъ. Санкцію эту составляетъ наше собственное чувство, то мученіе, болже или менже сильное, которое мы чувствуемъ при неисполнении нами долга, и которое въ правильно развитыхъ натурахъ доходить въ нѣкоторыхъ случаяхъ до такой силы, что нарушение долга дёлается для нихъ совершенной невозможностью. Это-то чувство совершенно безкорыстное, истекающее изъ чистой идеи долга безъ всякой примъси какихъ-либо постороннихъ элементовъ, и есть то, что называется совъстію. Проявленіе совъсти совершается обыкновенно въ феноменахъ весьма сложныхъ, гдъ къ ней привходитъ много разныхъ постороннихъ элементовъ, истекающихъ изъ любви, симпатіи, страха, религіознаго чувства, изъ воспоминаній дітства или воспоминаній всей прошедшей жизни, изъ самоуваженія, изъ желанія пріобръсть уваженіе другихъ, а иногда и изъ самоуниженія. Такая крайняя сложность и была, я полагаю, причиной того, что идея нравственнаго долга облеклась въ какой-то мистическій характеръ, благодаря той склонности къ мистицизму, какую вообще обнаруживаеть человическій умъ въ диль нравственности; этимъ, по моему мненію, объясняется, какимъ образомъ могло сложиться въ умѣ людей такое представленіе, что какъ будто чувство долга неразрывно связано какимъ-то таинственнымъ закономъ съ извѣстными предметами, и именно съ такими, которыхъ способность возбуждать это чувство извѣстно людямъ по опыту, и что оно совершенно не существуетъ по отношенію къ другимъ предметамъ. Какъ бы мы впрочемъ не объясняли происхожденіе и значеніе совѣсти, сущность ея, вся ея принудительная сила, условливается существованіемъ въ насъ такого чувства, которое намъ необходимо преодолѣть для того, чтобы совершить что-либо противное нашему нравственному принципу, и которое, будучи побѣждено, вновь предстаетъ предънами въ видѣ упрека.

Итакъ, верховная санкція всякой нравственности (устраняя при этомъ всё внёшніе мотивы) есть наше собственное чувство, и на вопросъ: какая же санкція утилитаріанскаго принципа? я отвёчаю, не колеблясь, что эта санкція — та же, что и всёхъ другихъ нравственныхъ принциповъ, т. е. сов'єсть челов'є ческая. Конечно, она совершенно безсильна по отношенію къ людямъ, неим'єющимъ такого чувства, которымъ условливается самое ея существованіе: но для такихъ людей, не только утилитаріанскій, но и всякій другой нравственный принципъ, равно не им'єсть никакой внутренней принудительной силы, — для нихъ могутъ им'єть силу только одн'є внёшнія санкціи. Во всякомъ случаё такіе люди составляють исключеніе, и опытъ тёмъ не менѣе говорить намъ, что это чувство существуетъ, что оно есть свойство человѣческой природы, и что при благопріятныхъ для своего развитія условіяхъ, оно дѣлается всемогущимъ,—и до сихъ поръ еще никто не въ состояніи былъ представить какоелибо основаніе, почему бы это чувство и въ утилитаріанинѣ не могло достигать такой же силы, какой оно можетъ достигать въ адептахъ другихъ нравственныхъ доктринъ.

Существуеть общее расположение думать, что будто тотъ человъкъ, который видитъ въ нравственной обязанности трансцендентальный фактъ, объективную реальность, принадлежащую къ числу вещей самихъ по себъ, -- что будто такой человъкъ имъетъ болъе склонности подчиниться ея требованіямъ, чёмъ тотъ, кто признаетъ ее факть субъективный, существующій только въ человъческомъ сознаніи. Замътимъ на это, что какого бы человъкъ ни былъ мнънія касательно происхожденія нравственной обязанности, во всёхъ случаяхъ принудительная сила этой обязанности заключается въ его собственномъ субъективномъ чувствъ и измъряется исключительно силою этого чувства. Въдь въра людей въ объективность долта не сильнъе ихъ въры въ объективность Бога, а между тъмъ въра въ Бога (не говорю о внъшнихъ санкціяхъ, объ ожиданіи наказанія или награды) имъетъ вліяніе на поступки людей единственно только черезъ посредство ихъ субъективнаго, религіознаго чувства, и при томъ всегда соразмерно

съ силою этого чувства. Следовательно, какъ бы мы ни объясняли происхождение нравственной обязанности, во всякомъ случав санкцію ея составляетъ собственное чувство человъка, и трансцендентальнымъ моралистамъ ничего болфе не остается, какъ только утверждать, что самое это чувство только тогла и имъетъ значение санкции, когда человъкъ признаетъ объективность долга, а что въ противномъ случав человъкъ можетъ всегда, какъ только найдеть это чувство для себя неудобнымь, не обратить на него вниманія и совершенно избавиться отъ него, сдёлавъ такое заключение: то, что меня удерживаеть отъ совершенія такого-то поступка, т. е. совъсть моя, есть мое субъективное чувство, слъдовательно, съ прекращениемъ субъективнаго чувства прекратится и самая обязанность. Мы отвътимъ на это трансценденталистамъ, что возможность поступать вопреки совъсти не составляетъ исключительной принадлежности утилитаріанизма, и что въра въ объективность долга не только не даетъ совъсти такой силы, чтобы нарушение ея было невозможно, но что факты свидътельствуютъ севершенно противное, и всв моралисты жалуются на легкость, съ какою люди заглушають въ себъ голосъ совъсти. Долженъ ли я повиноваться голосу моей совъсти? такой вопросъ точно также часто ставится и людьми, которые никогда даже и не слышали объ утилитаріанизм'в, какъ и его последователями, -- но если человъкъ, способный задаться такимъ вопросомъ, даетъ на это отвътъ положительный, то уже върно

не на основаніи трансцендентальной теоріи, а потому что его принуждають къ этому какія-нибудь внѣшнія санкціи.

Я не нахожу нужнымъ останавливаться на ръшеніи вопроса: чувство долга есть ли врожденное или пріобрѣтенное. Если мы и предположимъ, что чувство долга есть врожденное въ человъкъ, то для насъ тъмъ не менъе останется нерешеннымъ вопросъ: въ чемъ же состоитъ самый долгъ? — такъ какъ всв философские поборники интуитивной школы согласны въ томъ, что непосредственному, интуитивному знанію доступны только общіе нравственные принципы, а не частныя ихъ примъненія. Мало этого: когда бы мы даже предположили, что человъку врождено не только чувство долга вообще, но именно чувство извъстнаго опредъленнаго долга, то я не вижу основанія, почему мы бы не могли признать, что этотъ врожденный долгъ и состоитъ въ томъ, чтобы стремиться къ доставленію счастія своимъ ближнимъ и къ избавленію ихъ отъ страданія; уже если существуеть интуитивно обязательный нравственный принципъ, то я утверждаю, что именно этотъ, а не другой, --и если это такъ, то и прекращается всякій споръ между интуитивной школой и утилитаріанизмомъ. Во всякомъ случав, кавія бы врожденныя нравственныя обязанности ни признавали интуитивные моралисты, они необходимо должны признать между ними и утилитаріанскую обязанность, такъ какъ они единодушно признають, что значительная часть нравственныхъ правилъ

имъетъ своимъ основаніемъ обязанность блюсти интересы своихъ ближнихъ. Слъдовательно, если даже признать справедливымъ то утвержденіе, что будто трансцендентальное происхожденіе нравственной обязанности увеличиваетъ силу внутренней санкціи, то такое усиленіе санкціи равно существуетъ какъ для утилитаріанскаго принципа, такъ и для всякаго другаго.

Съ другой стороны, если мы и признаемъ, что нравственныя чувства не врожденны въ человъкъ, а пріобретенныя (какъ я въ этомъ убежденъ), то темъ не менъе все таки это-естественныя чувства. Человъку естественно говорить, размышлять, строить дома, обработывать землю, но тёмъ не менёе это пріобрътенныя способности, а не врожденныя. Нравственныя чувства не составляють такой принадлежности нашей природы, которая была бы более или менве осязательно присуща каждому изъ насъ, какъ это утверждають наиболье ярые поборники трансцендентальнаго ихъ происхожденія, -- он' не бол'ве какъ только плодъ нашей природы, и подобно способности говорить, размышлять и т. д., хотя и могуть до нікоторой незначительной степени преявляться внезапно, непосредственно, но развиться до высокой степени могуть не иначе, какъ чрезъ надлежащій уходъ. Къ несчастію, съ помощію внъшнихъ санкцій и подъ вліяніемъ первоначальныхъ впечатленій оне могуть развиться въ какомъ угодно направленіи, такъ что едва-ли существуетъ такая нелвность или такое зло, которое бы не могло при

посредствъ этихъ вліяній пріобръсть для человъка весь авторитетъ совъсти. Сомнъваться въ томъ, что принципъ пользы, хотя бы даже и не имълъ никакого корня въ человъческой природъ, можетъ пріобръсти для человъка весь авторитетъ совъсти съ помощію внъшнихъ санкцій и впечатльній дътства, сомнъваться въ этомъ—значило бы идти прямо на перекоръ опыту.

Но искусственно созданное чувство не можеть выдержать разлагающей силы анализа и необходимо должно исчезнуть съ прогрессомъ умственнаго развитія. Если утилитарное чувство долга есть искусственное, если оно не имъетъ никакого корня въ нашей природъ, не имъетъ отзыва въ нашихъ чувствахъ, который бы дълалъ его намъ сроднымъ и побуждалъ насъ не только поддерживать его въ другихъ (на что у насъ найдется много эгоистическихъ мотивовъ), но и питать его въ самихъ себъ, —однимъ словомъ, если это чувство не имъетъ базиса въ нашей природъ, то хотя бы намъ и удалось привить его искусственнымъ образомъ чрезъ воспитаніе, оно не выдержить анализа и исчезнетъ.

Но я утверждаю, что въ человъческой природъ существуетъ могущественное естественное чувство, которое можетъ служить прочнымъ базисомъ для утилитаріанской нравственности, и утилитаріанизмъ прочно утвердится на этомъ базисъ, какъ только ведичайшее счастіе сдълается общепризнаннымъ верховнымъ этическимъ принципомъ. Этотъ базисъ есть чувство общительности, присущее человъчеству,—

желаніе единенія съ нашими ближними, которое и теперь уже имветь громадное значение въ человвческой жизни и, къ счастію, принадлежить къ числу твхъ свойствъ человъка, которыя съ прогрессомъ цивилизаціи постоянно возрастають въ своей силь даже безъ всякаго особеннаго за ними ухода. Жить въ обществъ такъ естественно, такъ необходимо, такъ свойственно человъку, что за исключениемъ развѣ только нѣкоторыхъ совершенно необычайныхъ обстоятельствъ или за исключениемъ совершенно произвольной умственной абстракціи, человъкъ и не можеть себъ представить самого себя иначе, какъ членомъ общества, и эта общительность все болве и болве крвинеть, чвмъ болве человвчество отдаляется отъ своего первоначального дикаго состоянія. Вникните въ это существенное условіе общественной жизни, — взаимное признание интересовъ, — безъ котораго невозможно никакое общение между людьми за исключениемъ только отношений господина къ рабу, - вникните, что общение между равными можетъ существовать только подъ условіемь, чтобы интересы всвух были равно признаны, что во всякомъ обществъ, на какой бы ступени цивилизаціи оно ни находилось, каждый индивидуумъ, если только онъ не абсолютный монархъ, необходимо имъетъ себъ равныхъ, и следовательно необходимо долженъ, хотя съ нъкоторыми изъ себъ подобныхъ, жить какъ равный съ равными, и что все движение обществъ постоянно совершается по направленію къ такому состоянію, когда наконець для каждаго индивидуума

сдълается просто невозможностію имъть какія либо отношенія къ кому нибудь изъ себъ подобныхъ иначе, какъ подъ условіемъ совершеннаго равенства-вникните, что человъчество съ прогрессомъ цивилизаціи все болже и болже утрачиваеть даже способность понимать возможность такого порядка вещей, въ которомъ бы одни люди не признавали интересовъ другихъ людей, что это существенное условіе общественной жизни — взаимное признаніе интересовъ, - все боле и боле сростается въ уме человъческомъ съ тъмъ порядкомъ вещей, который представляется человъку какъ бы естественнымъ порядкомъ, въ которомъ онъ рожденъ и жить въ которомъ есть его назначение, - вникните въ это, и тогда предъ вами разскроется вся великая будущность, какая возможна для утилитаріанизма. Человъкъ не можетъ не чувствовать себя въ необходимости воздерживаться по крайней мфрв отъ самыхъ грубыхъ нарушеній интересовъ своего ближняго, и хотя бы даже только изъ чувства самосохраненія, но онъ непременно протестуетъ противъ такихъ нарушеній. Отсюда неизб'яжно вытекаеть д'яйствіе сообща, и целію поступковъ человека, хотя на время, становится уже не индивидуальный, а коллективный интересъ. При этомъ хотя и временномъ дъйствіи сообща, цъли человъка отождествляются съ цёлями другихъ, и хотя на время, но въ человъкъ возникаетъ сознаніе, что интересы другихъ могутъ быть и его личнымъ интересомъ. По мъръ того, какъ общество ростетъ и общественныя узы

болже крыпнуть, ростеть и крыпнеть непосредственною силою опыта и личный интересъ каждаго индивидуума-соображать свои поступки съ интересами другихъ; индивидуальныя стремленія все болѣе и болье отождествляются съ общимъ благомъ, или, по крайней мёрь, силою самаго опыта становятся все въ большую и большую зависимость отъ требованій общаго блага; человъкъ такъ сказать инстинктивно приходить мало по малу къ тому, что сознаеть себя, существомъ, которое по самой природъ своей необходимо должно принимать участіе въ интересахъ себъ подобныхъ, и это участие въ общемъ благъ становится наконецъ для человъка столь же необходимымъ и естественнымъ условіемъ его существованія, какъ и условія его физической природы. Какъ бы ни было слабо въ томъ или другомъ индивидуумъ чувство участія къ общему благу, но, тъмъ не менье, каждый индивидуумъ имъетъ самые могущественные мотивы, истекающіе какъ изъ его личнаго интереса, такъ и изъ чувства симпатіи, которые побуждають его питать въ себъ это чувство и всъми силами поощрять его въ другихъ; и если бы даже тотъ или другой индивидуумъ и вовсе не имълъ этого чувства, то онъ все таки же не менте всякаго другаго заинтересованъ тъмъ, чтобы другіе люди его имъли. Самые незначительные зародыши этого чувства могутъ легко окръпнуть подъ вліяніемъ симпатіи и воспитанія, а могущественное посредство внёшнихъ санкцій можетъ оплесть ихъ целой сетью условій, способствующихъ ихъ развитію. По мірь

роста цивилизаціи единеніе человъка со всъми остальными людьми становится такъ сказать все болже и болье его естественнымъ состояніемъ. Съ каждымъ шагомъ на пути политическаго прогресса устраняются тв причины, которыми условливается противоположность интересовъ, сравниваются тѣ неравенства между индивидуумами или классами индивидуумовъ, тв легальныя привиллегіи, которыя до сихъ поръ еще делаютъ возможнымъ непризнание интересовъ значительной части человъчества. Съ каждымъ шагомъ на пути умственнаго прогресса постоянно усиливаются тѣ вліянія, которыя по самой природъ своей тяготъють возбудить въ каждомъ индивидуумъ чувства единенія съ другими людьми, и чувство это можеть развиться до такого совершенства, что для человъка сдълается невозможностію не только желаніе, но даже и самая мысль о такомъ личномъ благъ, которое бы въ то же время не было и благомъ всвхъ. Предположите, что это чувство единенія будетъ насаждаться въ сердцахъ людей съ такимъ же рвеніемъ, съ какимъ теперь насаждается религія, что воспитаніе, учрежденія, общественное мивніе будуть служить на его пользу съ такимъ же усердіемъ, съ какимъ нѣкогда служили религіи, что каждый человъкъ отъ самаго дътства будетъ постоянно окруженъ утилитаріанами какъ по убъжденіямъ, такъ и по поступкамъ, предположите все это и постарайтесь реализировать это предположение въ вашемъ умв. Я утверждаю, что тоть человъкъ, котораго умъ окажется способнымъ сдълать эту реализацію, навсегда покончить со всякимъ сомнъніемъ касательно достаточности верховной санкціи утилитаріанизма. Тъмъ изъ изучающихъ этику, которые затруднятся въ этой реализаціи, я совътую прочесть Traité de Politique Positive Kohta. Я имъю весьма сильныя возраженія какъ противъ политической, такъ и противъ нравственной системы Конта, но въ этомъ сочинении весьма наглядно раскрыта та истина, что человъчество кромъ въры въ Провидъніе можеть имъть въ своемъ распоряжении не только не меньшую психическую и общественную силу, какую даеть ему теперь религія, но что эта сила можеть до такой степени обхватить всю человъческую жизнь, овладёть всёми мыслями, всёми чувствами, всёми дъйствіями человъка, какъ этого никогда не въ состояніи была сдівлать ни одна, даже самая могущественная по своему вліянію религія, и если туть есть какая опасность, то опасность не въ томъ, что эта сила будетъ недостаточна, а въ томъ, что она будетъ чрезмърна и можетъ не соблюсти должныхъ границъ по отношенію къ человіческой свободі и индивидуальности.

Верховная санкція утилитаріанской нравственности существуєть для утилитаріанина и безъ посредства тёхъ общественныхъ вліяній, которыя, какъ я говориль, могуть установить ея окончательное господство надъ всёмъ человѣчествомъ. Конечно, въ этотъ сравнительно ранній періодъ человѣческаго развитія, въ какой мы теперь живемъ, человѣкъ не можетъ

дойти до такой полноты единенія съ другими, чтобы для него сделалось даже невозможнымъ всякое разнорѣчіе съ общими стремленіями; но и теперь для каждаго, въ комъ развито общественное чувство, сдёлалось невозможностію смотрёть на людей, какъ на своихъ соперниковъ, которые съ нимъ борятся изъ за средства къ достижению счастия и которымъ онъ долженъ желать неудачи изъ за собственнаго успъха. И теперь уже въ каждомъ индивидуумъ довольно глубоко вкоренилось сознан е, что онъ существо общественное, и для него сделалось какъ бы естественной потребностію, чтобы его личныя чувства и стремленія были въ гармоніи съ чувствами и стремленіями другихъ людей. Если различие въ мнвніяхъ и различіе въ умственномъ образованіи и дълаетъ для челов вка иногда невозможнымъ въ настоящее время раздёлять нёкоторыя изъ тёхъ чувствъ, которыя одушевляють его ближнихъ, - если человъкъ иногда и чувствуетъ себя вынужденнымъ порицать ихъ и противодействовать имъ, но темъ не мене онъ нуждается въ сознаніи, что на самомъ діль его ціли не противоръчатъ цълямъ другихъ, что онъ на самомъ дъв нисколько не противодъйствуетъ тому, чего другіе себ'в желають, то есть ихъ благу, а напротивъ содъйствуетъ этому. Въ большей части индивуумовъ это чувство теперь значительно слабъе ихъ эгоистическихъ стремленій и часто даже совершенно въ нихъ отсутствуетъ. Но въ тъхъ, у кого оно есть, оно имъетъ весь характеръ естественнаго чувства. Оно представляется ихъ уму не какъ предубъждение, навязанное воспитаниемь, не какъ законъ, деспотически наложенный на нихъ общественною властію, но какъ такая ихъ принадлежность, безъ которой имъ тяжело было бы жить. Такое убъжденіе и есть верховная санкція утилитаріанизма; это и есть то, что заставляетъ умъ и чувство правильно развитаго человъка не противодъйствовать, а содъйствовать тёмъ внёшнимъ мотивамъ, которые побуждають заботиться о благь другихь. Эти внышніе мотивы обыкновенно подкрёпляются внёшними санкціями, а когда этихъ санкцій ніть, или когда онь дъйствуютъ въ противоположномъ направленіи, то чувство участія къ общему благу и само по себъ имъетъ могущественную внутреннюю принудительную силу, степень которой условливается силою ума и чувствъ индивидуума. Только тъ немногіе люди, у которыхъ нътъ никакого нравственнаго чувства, только тъ могутъ оставаться совершенно чужды общему благу и не принимать въ достижении его никакого участія, если этого не требуеть ихъ личный интересъ.

## ГЛАВА IV.

## О доказательности принципа пользы.

Вопросы о конечныхъ цёляхъ, какъ я уже говорилъ, не подлежатъ доказательству, если понимать слово «доказательство» въ томъ смыслъ, въ какомъ оно обыкновенно употребляется. Вообще всв первичные принципы, всв первыя посылки какъ нашего знанія, такъ и нашей нравственности, не могутъ быть непосредственно предметомъ разсудочнаго доказательства. Но первыя посылки знанія суть факты и подлежать непосредственному въдънію тъхъ нашихъ способностей, съ помощію которыхъ познается нами существованіе фактовъ, а именно: въдънію нашихъ внѣшнихъ чувствъ и нашего внутренняго сознанія. Не можемъ ли мы обратиться къ этимъ же способностямъ и по вопросамъ о конечныхъ цёляхъ? или же эти вопросы подлежать какой-либо другой способности?

Выраженіе: вопросы о конечныхъ цѣляхъ, можно перефразировать такъ: вопросы о томъ, что желательно. Утилитаріанская доктрина говоритъ, что желательно—счастіе, что оно одно только и желательно,

какъ цѣль, а что все прочее желательно только потому, что составляеть средство для его достиженія. Чего должны мы требовать отъ этой доктрины,—какія условія должна она выполнить, чтобы ея утвержденіе стало для насъ истиной?

Что такой то предметь видень, такой то звукъ слышенъ, --- мы не можемъ представить на это никакого другаго доказательства, какъ только то, что его вев видять, вев слышать: такова доказательность всякаго опытнаго знанія. Что такой то предметъ желателенъ, — мы точно также не можемъ представить на это никакого другаго доказательства, какъ только то, что его всв желають. Если бы жизнь действительно не имела той цели, которую признаетъ за ней утилитаріанская доктрина, то и не было бы никакой возможности убъдить кого нибудь въ томъ, что такова действительно цель жизни. Что общее счастіе желательно — на это можеть быть только одно доказательство: что каждый человывы желаеты себы счастія, на сколько считаетъ его для себя достижимымъ. Желаніе человъкомъ счастія есть фактъ; существованіе такого факта составляетъ совершенно полное доказательство, какое только возможно по существу вопроса и какого только можно требовать, -- полное доказательство того, что счастіе есть благо, а если для каждаго человъка его счастіе есть благо, то общее счастіе есть общее благо, и следовательно тоть факть, что человъкъ желаетъ себъ счастія, составляетъ полное доказательство того, что счастіе есть одна изъ цёлей человъческих в поступновъ, а, стало быть, и и одинъ изъ критеріумовъ нравственности.

Но изъ этого еще не следуеть, что бы счастіе составляло единственный критеріумъ нравственности. Для этого недостаточно доказать, что всё желають счастія, но надо еще доказать, что вев ничего иного, кромъ счастія, и не желають. Мы знаемъ несомнънно, что люди желають и такихъ предметовъ, которые на общепринятомъ языкъ не называются счастіемъ и которые обыкновенно признаются, какъ нъчто совершенно различное отъ счастія, такъ напр. люди желають добродътели и отсутствія порока, и хотя это желаніе не есть факть столь же всеобщій, какъ желаніе счастія, но темъ не менее это фактъ несомнънный. Опираясь на этотъ фактъ, противники утилитаріанизма утверждають, что человъкъ имъетъ и другія цъли, кромъ счастія, и слъдовательно счастіе не есть единственное мірило добра и зла.

Но развѣ утилитаріанская доктрина отрицаєть, что люди желають добродѣтели? Развѣ она утверждаєть, что добродѣтель не можеть быть желательна? Напротивъ, она признаєть, что добродѣтель не только желательна, но и можеть быть желаема совершенно безкорыєтно, ради самой себя. Каково бы ни было мнѣніе утилитаріанъ касательно основныхъ условій, которыя дѣлають добродѣтель добродѣтель добродѣтель добродѣтель это они и признають на самомъ дѣлѣ), что поступки и намѣренія людей могутъ быть добродѣтельны только тогда, когда имѣють другую цѣль,

а не самую доброд втель, -- какими бы соображеніями сни ни руководились при оценке поступка, добродътеленъ онъ или недобродътеленъ, во всякомъ случав они не только признають за добродвтелью нервое мъсто въ числъ тъхъ предметовъ, которые суть благо, потому что ведуть къ конечной цёли счастію, но они кром'в того признають, какъ исихологическій факть, что доброд втель можеть быть для индивидуума благомъ и сама по себъ, независимо отъ всякой другой цели. Мало этого: утилитаріане утверждають, что внутренняя жизнь того индивидуума, для котораго добродътель не есть благо сама по себъ, не есть вещь желательная ради самой себя, даже и при томъ условіи, когда бы въ данномъ случав и не вела за собой твхъ последствій, какія обыкновенно производить и ради которыхъ она только и признается добродътелью, -- они утверждають, что внутренняя жизнь такого индивидуума находится не въ томъ состояніи, которое наиболье соотвытствуеть требованіямь пользы и наиболве способствуеть къ достижению общаго счастия. Утверждая это, утилитаріане нисколько не отступають отъ своего принципа. Ингредіенты счастія очень разнообразны и каждый изънихъ желателенъ самъ по себъ, а не только, какъ дополнение къ цълому. Утилитаріанизмъ вовсе не утверждаеть, что бы удовольствіе, напр. музыка, или отсутствіе страданія, напр. здоровье, было только средствомъ къ чему-то коллективному, называемому счастіемъ, и было желательно только какъ средство. Всякое наслажденіе и всякое отсутствіе страданія желаются и желательны сами по себі и ради самихъ себя, онів не только средства къ достиженію ціли, но и части этой ціли. Утилитаріанская доктрина признаетъ, что хотя добродітель по существу и по происхожденію своему не есть часть конечной ціли, но можетъ сділаться этой частію, что для тіхъ, кто ее безкорыстно любитъ, она и есть часть ціли, — она любится и желается ими не какъ средство къ достиженію счастія, но какъ часть самого счастія.

Это требуетъ разъясненія. Припомнимъ, что по утилитаріанской доктринь добродьтель въ сущности не есть цёль, а только средство для достиженія цъли, и что если бы она не была средствомъ, а сама составляла бы цъль, то и не была бы благомъ; следовательно не какъ цель, но единственно потому, что составляеть средство для достиженія цёли, и можеть она сдёлаться желательной сама по себъ и даже весьма желательной. Объяснимся примъромъ. По существу своему деньги не болье для насъ желательны, чъмъ и какіе нибудь другіе блестящіе камешки. Главное ихъ достоинство въ нашихъ глазахъ состоитъ въ томъ, что на нихъ можно купить другія вещи, и, слёдовательно, если онё составляють для насъ предметъ желанія, то не сами по себъ, а какъ средство имъть желаемое. Однако не только любовь къ деньгамъ, какъ къ средству имъть другія вещи, есть одинъ изъ главныхъ двигателей въ жизни человъка, но мы неръдко видимъ, что деньги становятся предметомъ желанія сами по себъ и ради

самихъ себя, что въ нъкоторыхъ индивидуумахъ желаніе имъть ихъ сильнье, чтмъ желаніе пользоваться ими, и что такая любовь къ нимъ не только не уменьшается, но даже все болье и болье усиливается по мъръ того, какъ ослабляется то желаніе, ради котораго они сдълались желательны. И такъ мы можемъ сказать, что деньги не только желательны ради цёли, но могутъ быть желательны и сами по себъ, какъ часть цъли; вслъдствіе своего значенія, какъ средство къ достиженію счастія, они становятся для нъкоторыхъ индивидуумовъ главнымъ ингредіентомъ самаго ихъ счастія. Тоже самое происходить и съ большею частію другихъ главныхъ стремленій человъческой жизни, какъ напр. власть, слава, съ твиъ впрочемъ различіемъ, что каждое изъ нихъ до нъкоторой степени доставляетъ непосредственное удовольствіе челов вку, жоторое какъ будто имъ самимъ присуще, чего нельзя сказать о деньгахъ. Сильная привлекательность власти и славы заключается въ томъ, что онъ составляють могущественное средство для достиженія другихъ нашихъ желаній, и что тесная связь между ними и другими нашими желаніями даеть имъ иногда такую привлекательность, что они сами по себъ становятся главнымъ желаніемъ человіка; въ такихъ случаяхъ они изъ средства превращаются въ часть конечной цъли, и притомъ въ такую часть, которая важнъе всвхъ твхъ частей цвли, по отношенію къ которымъ онъ составляютъ средство. Такимъ образомъ то, что было желательно, какъ орудіе къ достиже-

нію счастія, становится желательно ради самого себя; но такое превращение средствъ въ цъль происходить не иначе, какъ подъ условіемъ, что это средство само становится частію счастія, сльдовательно цель остается все та же счастіе. Несомивнно, что человвкъ двлается иногда счастливъ или бываетъ убъжденъ, что сдълается счастливъ отъ одного только обладанія такими предметами, которые по существу своему не болье, какъ средства къ достижению счастия, и несомнънно также, что неимъніе этихъ предметовъ иногда дёлаетъ человёка на самомъ дёлё несчастливымъ. Желаніе такихъ предметовъ не есть что либо различное отъ желанія счастія, а напротивъ, это его составныя части, элементы, такъ какъ счастіе не есть абстрактная идея, а конкретное цёлое, состоящее изъ частей. Такое превращеніе средствъ въ ціль, т. е. въ часть самаго счастія, не только признается, но и одобряется утилитаріанской доктриной. Жизнь была бы очень бъдна, источники счастія были бы слишкомъ скудны, если бы природа не допустила этого превращенія средствъ къ наслажденію въ самое наслажденіе, и даже иногда такое, которое по своей продолжительности и по своей интенсивности болже ценно, чемъ то наслаждение, по отношению къ которому оно было средствомъ.

По утилитаріанской доктринѣ добродѣтель есть такого же рода благо. Человѣкъ не имѣетъ ни малѣйшаго желанія быть

добродетельнымъ ради того только, чтобы быть добродътельнымъ: добродътель возбуждаеть его желаніе только потому, что составляеть средство получить наслаждение и, въ особенности, устранить страданіе, и единственно вследствіе своего значенія, какъ средства къ достижению счастия, можетъ она стать для человека сама благомъ, и даже наиболе желательнымъ, чъмъ какое либо другое благо. И такъ любовь къ добродътели имъетъ совершенно одно и тоже значеніе, какъ и любовь къ деньгамъ, къ власти, славъ; вся разница между ними въ томъ, что безкорыстная любовь къ добродътели дълаетъ человъка самымъ полезнымъ членомъ общества, а любовь къ деньгамъ, къ власти, къ славъ, можеть сдёлать, и на самомъ дёлё часто дёлаеть его членомъ вреднымъ. Утилитаріанская доктрина требуетъ со всею энергіею наивозможно большаго развитія безкорыстной любви къ добродфтели, признавая это чувство самымъ могучимъ орудіемъ къ достиженію счастія; другія же производныя желанія она признаеть и одобряеть только условно, когда они приносять пользу, а не вредъ общему счастію.

Изъ представленныхъ нами соображеній оказывается, что человъкъ въ дъйствительности ничего инаго и не желаетъ, какъ только счастія. Все имъ желаемое потому только и желается, что составляетъ или средство къ достиженію счастія, или часть самаго счастія, и все имъ желаемое не какъ средство къ счастію, а само по себъ какъ цъль, не

прежде делается предметомъ его желанія, какъ сдёлавшись для него частію его счастія. Желаюшіе добродътели ради самой добродътели получають это желаніе или вследствіе сознанія, что быть добродетельнымъ доставляетъ наслаждение, или же вследствие сознания, что быть недобродетельнымъ причиняетъ страданіе, или же наконецъ по объимъ этимъ причинамъ вмѣстѣ. И въ самомъ дѣлѣ, наслаждение и страдание ръдко существуютъ раздъльно, а почти всегда вмъстъ: человъкъ чувствуетъ наслажденіе, достигая изв'єстной степени добродівтели, и-вмъстъ страданіе, что не достигъ ея въ большей степени. Если же достижение челов вкомъ извъстной степени добродътели не доставляетъ ему наслажденія, и въ то же время недостиженіе ея въ большей степени не причиняетъ ему страданія, то значить онь любить и желаеть добродътель не ради ея самой, какъ часть своего счастія, а только какъ средство, которое приноситъ пользу ему лично или любинымъ имъ людямъ.

И такъ мы теперь имъемъ отвътъ на вопросъ: какъ можетъ быть доказанъ принципъ пользы? Если высказанное мною мнъніе психологически върно, — если дъйствительно человъческая природа такъ устроена, что человъкъ ничего инаго не желаетъ, какъ только того, что или само составляетъ частъ счастія, или есть средство къ счастію, то на это не могутъ отъ насъ требовать и мы не можемъ представить никакого другаго доказательства, какъ только то, что это суть единственныя желаемым чело-

въкомъ вещи, — и если человъкъ дъйствительно ничего инаго не желаетъ, то въ такомъ случав счастіе составляетъ единственную цъль человъческихъ поступковъ, и степень достигаемаго поступками счастія есть мърило для ихъ оценки; отсюда необходимо слъдуетъ, что счастіе есть критеріумъ нравственности, потому что часть необходимо заключается въ цъломъ.

Теперь намъ остается только доказать, что ингредіенты счастія и средства къ достиженію счастія суть единственныя вещи, которыхъ желаетъ человъчество, или на оборотъ: что человъчество ничего не желаеть, какъ цъли, что не есть наслаждение или отсутствіе страданія. Мы очевидно пришли къ вопросу чисто фактическому, опытному, который, какъ и всв подобные вопросы, можетъ быть решенъ только на основаніи свидітельских показаній, а эти показанія могутъ намъ дать только наше путемъ опыта добытое самосознание и наше самонаблюденіе, а вмъстъ съ тъмъ и наблюденіе другихъ людей. Я утверждаю, что если допросить этихъ свидътелей безпристрастно, то они покажутъ намъ, что желать чего нибудь и находить что нибудь пріятнымъ, суть совершенно неразд'єльные феномены, или скорве двв части одного и того же феномена, или, строго говоря, два различные пріема для названія одного и того же психологическаго факта: находить, что такой то предметь для насъ желателенъ (самъ по себъ, а не ради его послъдствій) и находить, что онъ пріятенъ, совершенно одно и

тоже; желаніе чего бы то ни было всегда пропорціонально идей о пріятности желаемаго, — иначе быть не можеть, потому что противное этому составляеть и физическую, и метафизическую невозможность.

Мнъ это представляется до того очевиднымъ, что я считаю едва ли даже возможнымъ, чтобы кто нибудь могъ утверждать, что конечною цёлью человъческихъ желаній можетъ быть также и что либо иное, а не только наслаждение и отсутствие страданія; но я ожидаю возраженія съ совершенно другой стороны. Мнв могутъ возразить, что воля и желаніе - не одно и то же, что человъкъ твердый въ добродътели, или же съ твердо установившимися цёлями, преслёдуеть свои цёли, нисколько не думая о томъ наслажденіи, которое ему доставляетъ сознаніе этихъ цёлей или какое ему предстоить отъ ихъ выполненія, и продолжаеть стремиться къ нимъ, даже когда эти наслажденія сильно уменьшаются для него вследствіе ли какой перемены въ его характеръ, или вслъдствіе притупленія воспріимчивости его чувствъ, или же наконецъ по тому, что его сильно тяготять тв страданія, съ которыми соединено для него преследование этихъ целей. Все это я не только вполне допускаю, но и самъ положительно утверждаль это въ другомъ мъстъ. Воля и желаніе-- дъйствительно не одно и то же: воля есть феноменъ активный, а желаніе — состояніе пассивной воспріимчивости. Хотя въ сущности воля есть ни-что иное, какъ отприскъ

желанія, но иногда она пускаеть свои особые корни и становится не только независимою отъ своего роднаго ствола, но даже, когда мы преследуемъ какую нибудь привычную намъ цёль, бываеть такъ, что мы хотимъ чего нибудь не потому, что этого желаемъ, а желаемъ единственно потому только, что хотимъ. Но такого рода явленія не составляють исключительной принадлежности добродътельныхъ поступковъ, а встрвчаются безразлично въ поступкахъ всякаго рода, — они свидътельствуютъ только о присутствіи въ данномъ случав весьма обыкновеннаго факта -- силы привычки, но не свидътельствують о качествъ поступка. Многое, совершенно безразличное въ нравственномъ отношении, дълается людьми сначала по какому нибудь мотиву, а потомъ обращается въ привычку, и они дълають это уже совершенно безсознательно, такъ что сознаніе приходить послі совершенія поступка, или же иногда и съ сознательнымъ хотвніемъ. но хотъніе это сдълалось для нихъ привычнымъ и приводится въ действіе силою привычки вопреки даже требованіямъ разсудка, какъ это бываеть съ людьми, у которыхъ вошли въ привычку какія нибудь порочныя или вредныя слабости,— или же, наконецъ, бываетъ и такъ, что привычный актъ воли не только не противоръчитъ, но даже содвиствуеть къ достижению твхъ стремленій, которыя преобладають въ человікт въ то время, когда онъ не находится подъ вліяніемъ привычки: такъ бываетъ это у людей твердыхъ

въ добродътели и у всъхъ тъхъ, кто разумно и твердо стремится къ достижению опредъленной цвли. Такое различие между волей и желаниемъ есть несомнънный и въ высшей степени важный исихологическій факть, но факть этоть состоить единственно въ томъ, что воля можетъ подчиняться привычкъ, и мы изъ привычки можемъ хотъть того, чего уже болве не желаемъ, или желать чего нибудь потому только, что хотимъ. Это нисколько не противоръчитъ тому, что воля по происхождению своему есть продукть желанія, разумья подъ желаніемь и отталкивающую силу страданія и притягательную силу наслажденія. Возьмемъ для примъра не человъка съ твердо установившейся волей поступать всегда согласно съ требованіями добродітели, а такого человъка, у котораго воля слаба, податлива на искушение и вообще не надежна, --- какими средствами можно укоренить въ такомъ человъкъ добрую волю? Какъ можно направить волю къ доброд тели, какъ насадить ее или возбудить ее тамъ, гдв ея нътъ? На это одно средство: возбудить въ человъкъ желаніе доброд'втели, - возбудить въ немъ такое понятіе о добродѣтели, съ которымъ бы соединялось представление о наслаждении или объ избавлении отъ страданія. Надо вызвать въ челов'єк в сознаніе, что поступать хорошо составляеть наслаждение, а поступать дурно - страданіе, надо это разъяснить ему, напечативть въ его умв, доказать ему это его собственнымъ опытомъ, -- только этимъ и можно направить волю къ добродътели, а потомъ, когда уже она

утвердится на этомъ пути, то будетъ поступать добродътельно и безъ всякой мысли о наслаждении или страданіи. Воля есть дитя желанія, и, выходя изъ подъ власти своего родителя, подчиняется власти привычки; но такъ какъ привычка по самому своему существу не можетъ имъть ни малъйшаго притязанія производить только благія посл'єдствія, а не вредныя, то, следовательно, единственное основаніе, почему можно желать, чтобы стремление къ добродътели было независимо отъ наслажденія и страданія, состоить въ томъ, что чрезъ подчиненіе воли привычкъ образъ дъйствій человька получаеть большую твердость и большее постоянство, чёмъ при подчинении воли желанію. Привычка придаетъ особенную прочность чувствамъ и поступкамъ человъка, а для людей въ высшей степени важно, чтобы они могли положиться на чувства и поступки своего ближняго, и не менте важно для каждаго индивидуума, чтобы онъ могъ положиться на самого себя. Вотъ почему только и можетъ быть желательно, чтобы воля освобождалась изъподъ зависимости отъ желанія и поступала подъ зависимость отъ привычки, -- другими словами: состояніе воли подъ властію привычки есть средство къ добру, а не есть само по себъ добро, и, слъдовательно, признавая такое состояніе воли желательнымъ по отношенію къ добродътели, то есть признавая желательнымъ, чтобы добродътель желалась ради самой себя, мы этимъ нисколько не противорѣчимъ доктринѣ, что только то и есть благо для человъка, что есть наслаждение или средство къ достиженію наслажденія или къ избавленію отъ страданія.

Если эта доктрина справедлива, то принципъ пользы окончательно доказанъ. Но дъйствительно ля это такъ, — дъйствительно ли человъкъ ничего и наче не желаетъ, какъ только наслажденія или отсутствія страданія: это долженъ ръшить самъ мыслящій читатель.

## ГЛАВА У.

Какая связь между справедливостію и пользою-

Понятіе о справедливости было во всѣ эпохи спекулятивнаго мышленія однимъ изъ главныхъ препятствій къ признанію утилитаріанской доктрины. Чувство справедливости проявляется въ человъкъ, повидимому, столь непосредственно и съ такой определенностью, что составляеть какъ будто инстинктъ, съ помощію котораго человікь прямо распознаеть, что справедливо и что несправедливо; вследствіе этого большая часть мыслителей приходила къ тому заключенію, что справедливость есть качество, присущее внъшнему міру, и существуеть въ природъ какъ нъчто абсолютное, - что оно есть явление совершенно особеннаго рода, различное отъ всёхъ возможныхъ видовъ пользы, и по идей даже противоположное пользѣ, хотя (какъ это всѣми признается) въ действительной жизни никогда не расходится съ нею на долгое время.

Замѣтимъ прежде всего, что между вопросомъ о происхежденіи чувства и вопросомъ объ его принудительной силѣ нѣтъ никакой необходимой связи. Это замѣчаніе одинаково вѣрно и по отношенію къ

справедливости, какъ и по отношению къ другимъ нашимъ нравственнымъ чувствамъ. Если бы мы и признали извъстное чувство врожденнымъ въ человъкъ, то изъ этого еще вовсе не слъдуетъ, чтобы мы должны были необходимо признать законными всв его проявленія. Предположимъ, что чувство справедливости существуетъ въ человъкъ, какъ особый инстинкть, то и въ такомъ случав оно должно подлежать контролю и руководству разума. Если бы у насъ существовали интеллектуальные инстинкты, которые побуждали бы насъ следовать тому или другому пути въ нашихъ сужденіяхъ, подобно тому, какъ животные инстинкты побуждаютъ насъ совершать тъ или другіе поступки, то мы не имъли бы никакого основанія считать эти интеллектуальные инстинкты болже непогржшимыми въ ихъ сферж, чёмъ животные-въ ихъ; слёдуя интеллектуальнымъ инстинктамъ, мы точно также могли бы дълать ложныя сужденія, какъ, слёдуя нашимъ животнымъ инстинктамъ, совершаемъ иногда дурные поступки. Очевидно, что признавать чувство справедливости врожденнымъ въ человъкъ, или признавать его верховнымъ критеріумомъ человъческихъ поступковъ- не одно и то же; но, тъмъ не менъе, на фактъ между обоими этими мнъніями существуетъ тъсная связь. Не зная, какъ объяснить то или другое субъективное чувство, люди всегда склонны видъть въ этомъ чувствъ раскрытіе какой нибудь объективной реальности. Намъ предстоитъ изследовать, есть ли надобность въ какомъ либо спеціальномъ

средствъ для раскрытія той реальности, которой соотвътствуетъ чувство справедливости, -- справедливость или несправедливость поступка есть ли нъчто, существующее въ немъ само по себъ и совершенно различное отъ встхъ другихъ его качествъ, или же только комбинація нікоторых в изъ его качествъ, вследствіе которой эти качества являются въ совершенно новомъ видъ. Для такого изслъдованія необходимо разсмотрѣть: есть ли самое чувство справедливости и несправедливости — чувство sui generis, подобно ощущенію цвъта, вкуса, или же это есть чувство производное, образовавшееся чрезъ комбинацію других в чувствъ; разсмотреть это темъ болье необходимо, такъ какъ люди вообще охотно признають, что требованія справедливости объективно сходятся съ требованіями пользы, но въ то же время они отказывають признать справедливость за особый видъ или вътвь пользы, — они видятъ въ этому препятствие въ томъ, что субъективное чувство справедливости различно отъ того чувства, которое вызывается представленіемъ о выгодів, и, за исключениемъ только весьма редкихъ случаевъ, гораздо непреклоннъе его въ своихъ требованіяхъ, и -- думаютъ, что присущая чувству справедливости высшая степень принудительной силы есть несомнинный признакъ особеннаго его происхожденія.

Чтобы уяснить этотъ вопросъ, необходимо попытаться опредълить, въ чемъ состоить отличительный характеръ справедливости или несправедливости, — существуетъ ли какое особенное свойство,

которое бы составляло исключительную принадлежность образа дъйствія, называемаго несправедливымъ (справедливость, какъ и большая часть другихъ нравственныхъ аттрибутовъ, всего лучше опредъляется отъ противнаго), и отличало бы его отъ другаго образа действія, который также не одобряется людьми, но только по другимъ основаніямъ, а не потому, что не выполняетъ требованій справедливости, -и, наконецъ, если такое свойство существуетъ, то въ чемъ состоитъ его отличительный характеръ отъ другихъ свойствъ. Если мы найдемъ, что действительно тому образу действія, который признается справедливымъ или несправедливымъ, присущъ какой нибудь особый аттрибутъ или комбинація аттрибутовъ, то намъ надо будетъ изслівдовать, способень ли этотъ аттрибутъ или комбинація аттрибутовъ, по общимъ законамъ нашей нравственной природы, вызывать въ человъкъ то чувство, которое называется чувствомъ справедливости, или же это чувство необъяснимо этимъ путемъ и должно быть признано какъ особый даръ природы. Въ первомъ случав, разрвшая частный вопросъ, мы разрѣшимъ вмѣстъ и главную проблему; во второмъ же случав намъ надо будетъ поискать другихъ путей для ея разръшенія.

Для того, чтобы раскрыть, какіе общіе аттрибуты присущи изв'єстнымъ объектамъ, необходимо прежде всего обозр'єть вс'є эти объекты въ ихъ конкретности; поэтому я начну мое изсл'єдованіе съ того, что разсмотрю одинъ за другимъ разные образы дъйствія и разные человъческіе порядки, которые, по общему или по крайней мърт весьма распространенному мнтнію, признаются справедливыми или несправедливыми. Предметы, подошедшіе подъоцтику чувства справедливости, весьма разнообразны. Я только бъгло просмотрю ихъ, не вдаваясь въ частности.

Во первыхъ: считается несправедливымъ лишить кого либо личной свободы, собственности или чего иного, что принадлежитъ ему по закону. Въ этомъ случав выраженія "справедливый" и "несправедливый" имѣютъ точно опредвленный смыслъ: справедливо уважать, несправедливо нарушать законныя права кого бы то ни было. Но это правило допускаетъ нѣкоторыя исключенія вслѣдствіе различія формъ, въ которыхъ проявляется идея справедливости и несправедливости, напримвръ, когда лишается кто либо такого права, котораго онъ не долженъ имѣть. Мы сейчасъ разсмотримъ этотъ случай. Итакъ,

Во вторыхъ: законныя права, которыхъ лишается кто либо, могутъ быть такія, которыя не должны принадлежать этому лицу, — другими словами: законъ, дающій ему эти права, можетъ быть дурной законъ. Справедливо или нестраведливо нарушать дурной законъ (дъйствительно ли законъ дуренъ или нътъ, — это въ настоящемъ случаъ для насъ совершенно безразлично): мнънія объ этомъ различны. Одни утверждаютъ, что каждый гражданинъ обязанъ исполнять всякій законъ, какъ бы онъ ни былъ

дуренъ, и всъ дъйствія гражданина противъ существующаго закона должны ограничиваться только усиліями подвинуть компетентную власть къ его измѣненію (это мнѣніе заключаеть въ себѣ осужденіе самыхъ великихъ благод втелей челов вчества, оно ограждаеть самыя зловредныя учрежденія отъ единственнаго оружія, которое, при изв'єстномъ порядкъ вещей, только и можетъ быть съ усивхомъ употреблено противъ нихъ). Мнѣніе это опирается на соображенія пользы, и главнымъ образомъ на то соображение, что для общаго блага людей въ высшей степени важно сохранять ненарушимымъ чувство подчиненія закону. Другіе же утверждають совершенно противное; они говорять, что справедливо не повиноваться дурному закону даже и въ томъ случав, если бы этотъ законъ и не былъ несправедливъ, а только безполезенъ. Нъкоторые признаютъ справедливимъ только неповиновение несправедливому закону; на это другіе отвічають, что если законъ безполезенъ, то значитъ и несправедливъ, такъ какъ всякій законъ въ чемъ нибудь ограничиваетъ естественную свободу человъка, а ограничение свободы, какое бы то ни было, всегда несправедливо, когда оно неполезно, т. е. не ведетъ къ благу. Всв эти различныя мнвнія, повидимому, одинаково признають, что могуть быть несправедливые законы, и, следовательно, законъ не есть верховный критеріумъ справедливости, а напротивъ, можетъ быть для однихъ несправедливо выгоденъ, а для другихъ несправедливо вреденъ. Какъ

въ признаніи того или другаго закона несправедливымъ, такъ и въ признаніи несправедливымъ нарушенія закона, т. е. какого нибудь права (какъ я это привелъ въ первомъ примъръ), въ обоихъ этихъ сужденіяхъ исходятъ, какъ кажется, изъ одной и той же точки зрънія; но эта точка зрънія по вопросу о несправедливости закона, очевидно, не есть легальное право, слъдовательно, оба сужденія исходятъ не изъ точки зрънія легальнаго права, а другаго, которое называется нравственнымъ правомъ. И такъ нашъ второй примъръ несправедливости состоитъ въ лишеніи кого нибудь того, на что онъ имъетъ нравственное право.

Въ третьихъ: всеми признается справедливымъ, чтобы каждый получиль то, что заслужиль, и несправедливымъ, чтобы кто нибудь получалъ добро или терпълъ зло, котораго не заслужилъ. Это самая ясная и наиболье опредъленная форма, въ которой выражается общее сознание идеи справедливости; она заключаетъ въ себъ понятіе о заслугѣ, но спрашивается, что такое заслуга? Говоря вообще, человъкъ признается заслуживающимъ добра, если поступаетъ хорошо, и заслуживающимъ зла, если поступаетъ дурно; въ боле же частномъ смыслё человёкъ заслуживаетъ добра отъ тёхъ, кому онъ делаетъ или сделалъ добро, и зла отъ тъхъ, кому онъ дълаетъ или сдълалъ зло. Платить добромъ за зло никогда не признавалось требованіемъ справедливости, а считалось всегда такимъ правиломъ, въ которомъ требованія справедливости подчиняются другимъ соображеніямъ.

Въ четвертыхъ: общій голосъ признаетъ несправедливымъ обмануть кого нибудь, — нарушить обязательство, ясно выраженное или только нодразумѣваемое, — не осуществить тѣхъ надеждъ, которыя мы сами возбудили нашимъ поведеніемъ, или, по крайней мѣрѣ, тѣ надежды, которыя мы возбудили сознательно и добровольно. Но и это требованіе справедливости, подобно тѣмъ, о которыхъ мы уже говорили, не есть абсолютное; по общему признанію оно можетъ быть справедливо неисполнено ради другихъ высшихъ требованій справедливости, или когда то лице, съ кѣмъ имѣемъ дѣло, своими поступками лишаетъ само себя права на выгоду, которую имѣло основаніе ожидать отъ насъ.

Въ пятыхъ: по общему признанію, несовмѣстно съ справедливостью—быть пристрастнымъ, оказывать кому либо покровительство или предпочтеніе въ такихъ случаяхъ, гдѣ не должно быть никакого лицепріятія. Впрочемъ безпристрастіе признается, повидимому, обязанностью не само по себѣ, а какъ орудіе для выполненія другихъ обязанностей, такъ какъ покровительство и предпочтеніе осуждаются не вообще, а только въ извѣстныхъ случаяхъ, и притомъ случаи эти составляютъ скорѣе исключеніе, а не общее правило. Человѣкъ, который не окажетъ никакого предпочтенія своимъ родственникамъ или своимъ друзьямъ передъ людьми, для него совершенно посторонними, когда моми, для него совершенно посторонними, когда моми

жеть это сдёлать, не нарушая никакой своей обязанности, - такой человъкъ скоръе подвергается осужденію, чэмъ похваль. Никто не сочтеть предосудительнымъ съ точки зрвнія справедливости, если кто будетъ искать дружбы, знакомства, сообщества одного человъка предпочтительно передъ другимъ. Правда, безпристрастіе признается обязанностью тамъ, гдв дело касается правъ, но и въ этомъ случав оно не есть обязанность само по себъ, а обязательность его вытекаетъ изъ другой болъе общей обязанности: соблюдать права каждаго. Судъ, напримъръ, долженъ быть безпристрастенъ, потому что онъ обязанъ рѣшить, кому принадлежитъ вещь на основании права, не принимая при этомъ во вниманіе никакихъ другихъ соображеній. Въ некоторыхъ случаяхъ быть безпристрастнымъ значитъ сообразоваться съ заслугами; такъ напр., когда судьи, наставники, родители назначаютъ награды или наказанія. Въ другихъ же случаяхъ быть безпристрастнымъ значитъ сообразоваться исключительно съ требованіями общественной пользы, такъ напр. при назначении въ общественныя должности. Однимъ словомъ, безпристрастіе какъ обязанность, налагаемая на насъ справедливостью, означаетъ подчинение своихъ дъйствій исключительно только темъ соображеніямъ, которыхъ вліяніе, въ данномъ случав признается справедливымъ, -- и въ неподчинении ихъ такимъ соображеніямь, которыя побуждають нась поступать иначе, чёмъ какъ этого требуютъ первыя соображенія.

Съ идеей безпристрастія тесно связана идея равенства. Эта идея часто входитъ, какъ составная часть, въ понятіе о справедливости, а равно и въ примъненія этого понятія на практикъ, и въ глазахъ многихъ людей составляетъ самую сущность справедливости. Но, въ то же время, ни въ какомъ другомъ отношении справедливость не понимается людьми столь различно, какъ въ отношени къ равенству, и такое различие въ ея понимании всегда строго соотвътствуетъ различію въ пониманіи пользы. Всъ согласны въ томъ, что равенство есть требованіе справедливости, но не иначе, какъ за исключеніемъ тъхъ случаевъ, когда польза требуетъ неравенства. Справедливо, чтобы права каждаго были равно охраняемы, -- это признають даже и тъ, которые защищаютъ самое оскорбительное неравенство въ самихъ правахъ. Даже въ странахъ рабства, и тамъ на теоріи признается, что права раба должны быть столь же священны, какъ и права господина, и что неправосуденъ тотъ судъ, который не охраняетъ ихъ съ равною строгостью; но въ тоже время тв учрежденія, которыя делають рабовь почти совершенно безправными, не признаются несправедливыми, потому что считаются полезными. Тъ, которые признаютъ полезнымъ, чтобы люди разд'влились на сословія, не считають несправедливымъ неравенство имущественныхъ и политическихъ правъ, и на оборотъ: непризнающіе полезнымъ это неравенство-признаютъ его несправед-Кто признаетъ правительство необхоливымъ. димымъ, тотъ не видитъ никакой несправедливости въ громадномъ неравенствъ между людьми, облеченными правительственной властью, и людьми подчиненными этой власти. Даже у людей, исповъдующихъ доктрины самаго строгаго равенства, понятіе о справедливости различно по различію пониманія пользы. Нъкоторые коммунисты признають несправедливымъ всякое распредѣленіе продуктовъ, которое не основано на принципъ совершеннаго радругіе же признають справедливымь, чтобы тотъ получаль болье, кому болье нужно; наконецъ, третьи утверждаютъ, что тотъ, кто болве трудится, или кто болве производить, или же продукты котораго более ценны для общества, тотъ справедливо можетъ требовать себъ большую долю при распредъленіи продуктовъ; и всь эти мивнія ссылаются на требованія естественной справедливости-

Хотя это выраженіе "справедливость" и не считается принадлежащимъ къ числу такихъ выраженій, которыя не имъютъ опредъленнаго значенія, но примъненія его столь разнообразны, что намъ представляется нъсколько затруднительнымъ уловить общую связующую ихъ умственную нить, которая и должна была бы намъ раскрыть самую сущность выражаемаго ими чувства. Обратимся къ этимологическимъ указаніямъ, —можетъ быть этимологическая исторія слова "справедливость" не поможетъ ли намъ выйдти изъ этого затрудненія.

Если не во всѣхъ языкахъ, то, по крайней мъръ, въ большей части, этимологія слова, соотвътствующаго слову Just (справедливый), указываеть на такое его происхождение, которое свидътельствуетъ о связи его съ положительнымъ закономъ, или съ тъмъ, что обыкновенно составляетъ первоначальную форму закона, т. е. съ обычаемъ. Justum есть производное отъ jussum (приказанное, -то, что приказано). Jus-того же происхожденія. Dikaïos происходить отъ diky, которое употреблялось преимущественно въ смыслъ процесса, тяжбы, иска; такъ было, по крайней мъръ, въ историческую эпоху Греціи. Первоначально это слово означало, конечно, не болье, какъ только образъ дъйствія, но потомъ получило значение обязательнаго образа действій, то есть такого, который предписывается признанною властію, патріархальною, су-дебною или политическою. Recht, отъ котораго произошли right, righteous, есть синонимъ слова "законъ". Первоначально слово recht отнесилось, конечно, не къ закону, а къ физической прямотъ, подобно тому какъ слово wrong и соотвътствующія ему латинскія слова относились первоначально къ физической непрямотъ, означали извилистый, кривой, tortuous; изъ этого выводять то заключеніе, что первоначально не слово right, право, означало законъ, а наоборотъ, слово законъ, law, означало право. Впрочемъ, правильно или неправильно такое заключение, - это нисколько не измъняеть для насъ значенія того факта, что recht и

droit получили ограниченный смыслъ и стали употребляться для означенія положительнаго закона хотя многое, что необходимо входить въ понятіе нравственной прямоты, и не есть законъ. Для судовъ, для администраціи слово "справедливость" равнозначительно слову "законъ". Во Франціи la justice значить судь. Я считаю несомнынымь, что idée mère, первичный элементь, легшій въ основу понятія справедливости, есть соотв'ятствіе закону. У Евреевъ въ до-христіанскій періодъ понятіе о справедливости и не заключало въ себъ ничего иного, кромъ соотвътствія закону, -- какъ этого и можно было ожидать отъ народа, у котораго законъ имѣлъ теократическое происхождение и стремился обхватить все, что только можеть быть подведено подъ какія нибудь правила. Другіе же народы, въ особенности Греки и Римляне, понимали справедливость иначе; они сознавали, что законы происходять отъ людей и измёняются людьми, и что, следовательно, могуть быть и дурные законы, - что могуть быть узаконены такіе поступки, которые были бы признаны несправедливыми, если бы не имъли санкціи закона. Вслъдствіе этого не всякое нарушение законовъ оскорбляло ихъ чувство справедливости, а только нарушение такихъ, которые по ихъ понятіямъ дъйствительно должны быть законами, и такихъ, которые хотя въ дъйствительности и не существовали какъ законы, но, по ихъ понятіямъ, должны бы были существовать; наконецъ, ихъ чувство справедливости оскорблялось и

самими законами, когда эти законы противоръчили тому, что, по ихъ пониманію, должно быть закономъ. Такимъ образомъ даже и у тъхъ народовъ, для которыхъ законъ не былъ указаніемъ, что справедливо и что несправедливо, даже и у тъхъ народовъ въ понятіи о справедливости преобладаетъ идея закона и законности.

Правда, - по общему сознанію, идея справедливости и ея требованія относятся ко многимъ такимъ предметамъ, которые не только никогда не были, но и не желательно, чтобы когда либо стали предметомъ закона; такъ напр. никто не желаетъ вившательства законовъ во всв мелочи частной жизни, а между тъмъ всъ признаютъ, что и въ этихъ мелочахъ человъкъ можетъ поступать справедливо или несправедливо. Но и въ примъненіяхъ справедливости къ такимъ предметамъ, которые, по общему сознанію, не подлежать и не должны подлежать опредёленію чрезъ посредство закона, и въ этихъ примъненіяхъ выражается также идея законности, съ тою только разницей, что здёсь идетъ дъло объ исполнении и неисполнении не того, что существуетъ какъ законъ, а того, что должно быть признаваемо за законъ, хотя на самомъ дълъ такого закона нътъ и не желательно, чтобы онъ быль. Мы всегда остаемся довольны, когда видимъ, что тъ поступки, которые признаемъ несправедливыми, влекуть за собой возмездіе; а между тёмъ мы не всегда желаемъ, чтобы поступки, признаваемые нами несправедливыми, подлежали судебному

преследованію и судебной карт. Легальная кара въ извъстныхъ случаяхъ соединяется для насъ съ такими последствіями, что для избежанія ихъ мы жертвуемъ темъ удовольствиемъ, какое намъ доставляеть удовлетворение требований справедливости. Мы были бы рады узаконить до мельчайшихъ подробностей все, что считаемъ справедливымъ, и нодвергнуть преследованію законовъ все, что считаемъ несправедливымъ, если бы насъ не удерживало отъ этого то совершенно основательное соображеніе, что чрезъ это тв лица, на которыхъ будетъ возложено исполнение законовъ, получатъ неограниченную власть надъ индивидуумами. Когда, по нашему мнинію, справедливость требуеть, чтобы такое-то лице поступило въ данномъ случав извъстнымъ образомъ, то мы неръдко выражаемся такъ: надо заставить его, чтобы оно поступило именно такъ, а не иначе, - и въ насъ рождается желаніе найдти такую силу, которая заставила бы его поступить извъстнымъ образомъ; но, находя невыгоднымъ, чтобы эта сила заключалась въ законъ, мы жалуемся на невозможность установить законъ для такого рода случаевъ, и признавая великимъ зломъ, что такой поступокъ остается безнаказаннымъ, стараемся замънить силу закона энергіей нашего личнаго осужденія и строгостію общественнаго мижнія. И такъ, идея легальнаго принужденія во всякомъ случав составляеть ту основу, изъ которой истекаетъ понятіе справедливости, хотя эта идея и подвергается различнымъ видоизмененіямъ, пока понятіе справедливости не получаеть окончательной опредъленности, какой оно достигаеть только въ высокоцивилизованныхъ обществахъ.

Вотъ, по моему мнѣнію, вѣрный очеркъ происхожденія и прогрессивнаго развитія идеи справедливости. Но этотъ очеркъ не представляетъ намъ никакихъ признаковъ для различенія отъ обязанности вообще-той обязанности, которую налагаеть на насъ справедливость, такъ какъ идея уголовной санкціи, составляющая сущность закона, не есть исключительная принадлежность тёхъ поступковъ, которые несогласны съ справедливостію, но присуща вообще всякому дурному поступку. Называя извъстный поступокъ дурнымъ, мы этимъ самымъ уже выражаемъ, что за совершение его человъкъ долженъ быть такъ или иначе наказанъ, если не закономъ, то общественнымъ мниніемъ, - если не общественнымъ мнъвіемъ, то укоромъ своей собственной совъсти. Съ этого пункта, по моему мнънію, и начинается собственно различіе между нравственностію и просто выгодою. Понятіе объ обязанности необходимо предполагаетъ, что если кто либо не выполняетъ того, чего требуетъ обязанность, то его можно принудить къ этому, - однимъ словомъ, исполнение обязанности можетъ быть истребовано, какъ уплата долга. Чего мы не находимъ возможнымъ требовать отъ человъка, того и не называемъ его обязанностію. Когда мы по какимъ либо причинамъ, по разсчетамъ благоразумія или ради интересовъ другихъ лицъ, и не принуждаемъ человъка дълать

того, что признаемъ его обязанностію, то при этомъ тъмъ не менъе сознаемъ, что этотъ человъкъ не имълъ бы никакого основанія роптать на насъ, если бы мы и прибъгли по отношению къ нему къ принудительнымъ мърамъ. Но есть также случаи, когда мы хотя и желаемъ, чтобы люди поступали извъстнымъ образомъ, любимъ и уважаемъ ихъ за то, что они поступають такъ, а не иначе, и за противный образъ дъйствія не любимъ и презираемъ ихъ, но въ то же время не считаемъ, чтобы они непремънно должны были поступать именно такъ, то такой желаемый нами образъ действія мы и не называечь обязанностію, и когда люди поступають несогласно съ нимъ, мы не осуждаемъ ихъ за это, т. е. не считаемъ ихъ подлежащими наказанію. Какимъ путемъ доходимъ мы до этого различенія между тъмъ, что заслуживаетъ, и тъмъ, что не заслуживаетъ наказанія, - это, я надъюсь, разъяснится впослъдствіи, но во всякомъ случать не подлежить сомнънію, что различеніе это имъетъ свой корень въ понятіи о томъ, что хорошо и что дурно, т. е. въ понятіи о добрѣ и злѣ. Мы называемъ поступокъ дурнымъ, или же употребляемъ другіе термины, выражающіе наше несочувствіе или осужденіе, смотря по тому, считаемъ ли этотъ поступокъ подлежащимъ наказанію или не подлежащимъ. Мы говоримъ: слёдуеть поступить такъ то, или же: похвально, желательно, чтобъ поступили такъ то, смотря по тому, признаемъ ли, что въ данномъ случав извъстный образь действія обязателень, т. е. что къ нему

можно принудить, или же не признаемъ его обязательнымъ, а только желательнымъ, т. е. что нельзя принудить поступить именно такъ, а не иначе, но надо стараться чтобы такъ поступили, убъждать, поощрять къ этому \*).

Таково характеристическое различіе, но опять таки не между справедливостію, а между правственностію вообще и другими сферами полезнаго, и для насъ все таки остается нерѣшеннымъ вопросъ, въ чемъ же состоитъ различіе между справедливостію и другими отраслями нравственности. Этическіе писатели, какъ извістно, разділяють обыкновенно всв нравственныя обязанности на два класса, которые обозначають следующими весьма неудачными названіями: обязанности совершенно и несовершенно обязательныя (duties of perfect and of imperfect obligation). Подъ обязанностями, "несовершенно обязательными", разумъются такія, которыхъ применение предоставляется нашему личному усмотрѣнію, какъ напр. благотворительность; мы обязаны быть благотворительными, но не обязаны оказывать благотворительность именно такому-то лицу, или именно въ такое-то время. На болъе точномъ языкъ философовъ-юристовъ, "совершенно обязательная" обязанность есть такая, въ силу которой

<sup>\*)</sup> Этотъ пунктъ подробно разъясненъ у профессора Бэна, во второмъ изъ двухъ трактатовъ, изъ которыхъ состоитъ его тщательно обработанное и глубоко продуманное сочиненіе on the Mind, — а именно во второй главъ, носящей заглавіе: the Ethical Emotions, or the Moral Sense.

извъстное лицо или лица имъютъ соотвътствующее ей право, — обязанность же несовершенно обяза тельная не рождаеть никакихъ правъ. По моему мнвнію, это различіе совершенно совпадаеть съ различіемъ между справедливостію и другими нравственными обязанностями. Во всвхъ приведенныхь мною примфрахъ общепринятыхъ примфненій понятія справедливости, это понятіе заключаеть въ себъ идею личнаго права, на основаніи котораго лицо или лица могутъ предъявлять извъстныя требованія по отношенію къ другимъ лицамъ, подобно тому какъ предъявляетъ свои требованія собственникъ или вообще обладающій какимъ либо узаконеннымъ правомъ. Въ чемъ бы ни состояла несправедливость, отнимемъ ли мы у кого нибудь то, что ему принадлежить, обманемь ли кого, поступимь ли съ къмъ хуже, чёмъ онъ того заслуживаетъ, или хуже, чёмъ поступаемъ съ другими, которые не имъютъ никакого основательнаго притязанія на то, чтобы съ ними поступали лучше, --- во всякомъ случав несправедливость предполагаетъ двъ вещи: что сдъланъ дурной поступокъ, и что существуетъ лицо, которое неправильно терпитъ отъ этого поступка. Несправедливость можетъ заключаться и въ томъ, что мы поступаемъ съ къмъ либо не хуже, а лучше чъмъ съ другими, которые не заслуживають, чтобы съ ними поступали хуже: въ такомъ случав эти другіе и будуть лицами, неправильно терпящими отъ несправедливаго поступка. И такъ, по моему мивнію, — видовое различіе между справедливостію и великодушіемъ или благо-

творительностію заключается въ томъ, что справедливость предполагаеть существование права, соотвътствующаго правственной обязанности. Въ понятіи справедливости заключается не только обязанность что либо делать или не делать, но и нравственное право извъстнаго лица требовать, чтобы мы что либо по отношенію къ нему делали или не делали. Нравственнаго права на наше великодушіе или на нашу благотворительность никто не можетъ имъть, потому что на насъ не лежитъ нравственной обязанности примънять эти добродътели въ отношеніяхъ къ тому или другому лицу. Это опредъление справедливости, равно какъ и всякое правильное опредъленіе, находить себ'в самое сильное подтвержденіе именно въ томъ, что, повидимому, ему противоръчить. Если моралисть станеть утверждать, - какъ это многіе и утверждали, — что не тотъ или другой индивидуумъ, а все человъчество вообще имъетъ право на все то добро, какое только мы можемъ сдълать, то при такой постановкъ вопроса великодушіе и благотворительность войдуть въ категорію справедливости, и моралистъ неизбъжно придетъ къ тому заключенію, что мы должны посвящать веж наши заботы благу нашихъ ближнихъ, слъдовательно признаетъ благотворительность долгомъ, или же что мы только заботами о благъ ближнихъ и можемъ вознаградить общество за то, что оно для насъ дълаетъ, т. е., что мы должны быть благотворительны изъ благодарности: въ обоихъ случаяхъ благотворительность перестаеть уже быть добродътелью и становится требованіемъ справедливости. Такимъ образомъ, если моралистъ не признаетъ сдѣланнаго нами различенія между справедливостію и нравственностію вообще, то онъ не найдетъ другаго между ними различія и придетъ къ совершенному отождествленію справедливости и нравственности.

Опредъливъ тотъ особый элементъ, который входитъ въ составъ идеи справедливости и отличаетъ ее отъ нравственности, мы можемъ теперь приступить къ разръшенію вопроса: чувство, соотвътствующее идеъ справедливости, есть ли особый даръ природы, или же истекаетъ изъ самой этой идеи, или же, наконецъ, истекаетъ изъ требованій пользы.

Я признаю, что само чувство справедливости не истекаетъ изъ идеи пользы, примемъ ли мы это выраженіе "польза" въ общеупотребительномъ или въ правильномъ смыслѣ, но изъ идеи пользы истекаетъ весь правственный элементъ этого чувства.

Чувство справедливости, какъ мы видѣли, заключаетъ въ себѣ два существенные ингредіента: желаніе наказать человѣка, сдѣлавшаго зло, и сознаніе, что существуетъ лицо или лица, которымъ сдѣлано зло.

По моему мивнію, желаніе наказать человівка за то, что онъ сділаль кому либо зло, истекаеть непосредственно изъ двухъ чувствь, которыя оба въ высшей степени естественны, такъ сказать, инстинктивны или похожи на инстинкть, — изъ побужденія къ самозащищенію и изъ чувства симпатіи.

Весьма естественно негодовать, отражать, мстить, когда делають или пытаются сделать эло намъ лично или тёмъ, кого мы любимъ. Нётъ необходимости останавливаться на томъ, откуда происходить это чувство: есть ли оно инстинктъ, или истекаетъ изъ разума; во всякомъ случав оно существуеть въ насъ, и не только въ насъ, но и составляеть общую принадлежность всёхъ животныхъ. Каждое животное старается нанести зло тому, кто дълаетъ или кого оно считаетъ готовымъ слълать зло ему или его дътенышамъ. Человекъ въ этомъ отношении отличается отъ другихъ животныхъ только тёмъ, что онъ способенъ симпатизировать не только своимъ дътямъ, и не только какому либо другому животному, которое особенно ему близко, какъ это мы встръчаемъ и у н всему, что только носить образь человъческій, и даже всему, что только одарено чувствомъ. Кромъ того, такъ какъ человъкъ одаренъ высшими умственными способностями, чёмъ другія животныя, то онъ отличается въ этомъ отношении отъ другихъ животныхъ еще тъмъ, что его чувства болъе объемлющи какъ въ отношеніи къ нему лично, так'ь и въ отношеніи къ другимъ людямъ и существамъ. Независимо даже отъ объема, какого можетъ достигать въ человъкъ чувство симпатін, вследствіе того уже, что человъкъ одаренъ высшими умственными способностями, онъ способенъ доходить до такого обобщенія своихъ личныхъ интересовъ съ интересами общества, въ которомъ живетъ, что всякая угроза этому обществу становится для него какъ бы угрозой ему лично и вызываетъ въ немъ инстинктъ (если только это инстинктъ) самозащищенія. Обладаніе высшими умственными способностями дѣлаетъ человѣка способнымъ достигатъ такой степени сочувствія къ другимъ людямъ, что всякое дѣйствіе, вредное для его илемени, для его страны, или даже вообще вредное для человѣчества, можетъ пробудить въ немъ инстинктъ симпатіи и вызвать его на сопротивленіе.

И такъ, чувство справедливости въ томъ своемъ ингредіенть, который заключается въ желаніи наказать за сдъланное эло, есть естественное чувство возмездія или мести. Вследствіе вліянія разума и симпатіи оно становится способнымъ возбуждаться такими дъйствіями, которыя не направлены противъ насъ непосредственно и которыхъ отношеніе къ нашей личности условливается нашимъ отношеніемъ къ другимъ людямъ. Само по себѣ оно не имъетъ ничего нравственнаго, и становится нравственнымъ только по мъръ своего подчиненія требованіямъ чувства симпатіи. Въ естественномъ своемъ состояни оно возбуждается безразлично всякимъ непріятнымъ для насъ действіемъ; принимая же въ себя нравственный элементъ, по мъръ подчиненія своего чувству симпатіи, оно получаеть способность возбуждаться только сообразно съ требованіемъ общаго блага: въ справедливомъ человъвъ чувство возмездія возбуждается всякимъ зломъ,

какое дѣлается обществу, хотя это зло и не касается его непосредственно, и напротивъ, — оно безмолвствуеть въ немъ, когда совершаются дѣйствія, хотя и крайне для него тяжелыя, но такія, что общество не имѣетъ никакого интереса въ возмездіи за нихъ.

Говорять, что когда наше чувство справедливости оскорблено и, следовательно, въ насъ возбуждено чувство возмездія, то мы въ то время не думаемъ ни объ обществъ, ни о какомъ коллективномъ интересъ, а имъемъ въ виду одно только оскорбленіе. Замъчаніе это совершенно върно, но оно не заключаеть въ себъ никакого возраженія противъ сдъланнаго нами опредъленія справедливости. Конечно, это составляетъ явление довольно обывновенное, но тъмъ не менъе вовсе не похвальное, что нами овладъваетъ жажда мести непосредственно потому только, что мы терпимь; но только у того человъка чувство мщенія есть дъйствительно нравственное чувство, который, прежде чёмь метить, разсуждаеть, слёдуеть ли ему прибъгать къ возмездію, - такой человъкъ если и не можеть сказать рашительно, что въ немъ чувство мести возбуждается единственно ради общественнаго натереса, то темъ не менее онъ тогда только решается на возмездіе, когда сознаеть, что этимъ возмездіемъ охраняется такое правило, которое полезно не только для него, но равно полезно и для другихъ. Когда же человъкъ этого не сознаетъ,когда онъ метитъ единственно потому, что ему

лично сделано зло, то нельзя признать, чтобы этоть человъкъ былъ сознательно справедливъ, чтобы онъ заботился о справедливости своихъ поступковъ. Это признають даже и анти-утилитаріанскіе моралисты. Изреченіе, въ которомь Канть хотёль выразить основной принципъ нравственности: "поступай такъ, чтобы то правило, которое руководитъ твоими действіями, могло быть признано за законъ всеми разумными существами", - это изречение хотя прямо и не высказываеть, но тёмъ не менёе необходимо предполагаетъ признаніе, что когда человъкъ добросовъстно разсуждаетъ о нравственности поступка, то долженъ имъть въ виду, если не коллективный интересъ человъчества, то по крайней мъръ вообще интересы людей безразлично. Въ противномъ же случав изръчение Канта не имветъ смысла, потому что нътъ ни малъйшаго основанія утверждать, чтобы самое даже крайне эгоистическое правило не могло быть принято всеми разумными существами, — чтобы для принятія такого правила существовала какая либо неодолимая преграда въ самой природъ вещей. Принципъ Канта только тогда имъетъ смыслъ, если мы будемъ по-нимать его такимъ образомъ, что мы должны руководиться въ нашихъ поступкахъ такимъ правиломъ, которое могутъ признать всё разумныя существа съ пользою для ихъ коллективнаго интереса.

Повторимъ—идея справедливости предполагаетъ двѣ вещи: правило поведенія и чувство, которымъ санксіонируется это правило. Правило поведенія

необходимо предполагается общимъ всему человъчеству и должно имъть своею цълію благо всего человъчества; чувство же, которымъ оно санксюнируется, есть желаніе, чтобы нарушители его были наказаны. Къ этому црисоединяется представленіе объ извъстномъ лиць или лицахъ, которыя терпять отъ нарушенія правила, т. е., употребляя обычный терминь, которыхъ права нарушаются несоблюдениемъ правила. Чувство справедливости есть ничто иное, какъ чисто скотское желаніе отразить зло или отомстить за зло; желаніе это одинаково ощущаетъ каждое животное, когда дълаютъ зло ему или тъмъ, кому оно симпатизируетъ; но у человъка, вслъдствіе его способности къ всеобъемлющему чувству симпатіи и къ разумному эгоизму, оно достигаетъ такихъ размъровъ, что обнимаетъ собою всёхъ людей. Эти два послёдніе элемента,всеобъемлющее чувство симпатіи и разумный эгоизмъ, --привходя въ скотскому желанію мести, и дівлаютъ чувство справедливости нравственнымъ чувствомъ; первымъ же элементомъ, т. е. скотскимъ желаніемъ мести, условливается воспріимчивость чувства справедливости и энергія его проявленій.

Товоря о правѣ, которое присуще обиженному лицу и нарушено несправедливымъ поступкомъ, я постоянно разумѣлъ это право, не какъ особый элементъ въ составѣ иден и чувства справедливости, а какъ одну изъ формъ, въ которыя облекаются оба элемента справедливости: съ одной стороны зло, сдѣланное извѣстному лицу или лицамъ, а съ другой—

требованіе наказанія за это зло. Внимательное разсмотрвніе сдвлаеть, я полагаю, очевиднымь, что этими двумя элементами исчернывается все содержаніе того, что мы разумѣемъ подъ выраженіемъ нарушеніе права. Говоря, что человѣкъ имѣетъ право на что нибудь, мы этимъ выражаемъ, что онъ можетъ требовать отъ общества, чтобы оно охраняло за нимъ извъстное обладание или силою закона, или силою воспитанія, или наконецъ силою общественнаго мненія. И на обороть: когда мы признаемъ, что человъкъ можетъ требовать отъ общества, чтобы оно гарантировало ему обладаніе чёмъ либо, то мы говоримъ, что онъ имъетъ право на это что либо. Желая доказать, что человекъ не инеетъ права на что нибудь, мы считаемъ это окончательно доказаннымъ, какъ скоро докажемъ, что общество не должно принимать никакихъ мъръ для охраненія его обладанія этимъ, а должно предоставить его на произволъ судьбы или его собственнымъ силамъ. Такъ, говоря, что человъкъ имъетъ право на то, что пріобрѣтаетъ честнымъ образомъ, мы разумѣемъ подъ этимъ, что общество не должно дозволять кому бы то ни было препятствовать человъку пріобрътать столько, сколько только онъ въ состояніи пріобръсть. Мы не говоримъ, что человъкъ имъетъ право на триста фунтовъ стерлинговъ въ годъ, хотя можетъ быть онъ и пріобратаетъ ихъ ежегодно, -- мы этого не говоримъ, потому что мы не признаемъ, чтобы общество должно было гарантировать человъку ежегодное пріобрѣтеніе такой суммы; наобороть: если

человъкъ пріобрътеть 3-хъ процентныхъ бумагь на десять тысячъ фунтовъ стерлинговъ, то мы говоримъ, что онъ имъетъ право на получение ежегодно трехъ сотъ фунтовъ стерлинговъ, потому что въ этомъ случать мы признаемъ, что общество обязано гарантировать ему получение этой суммы.

Итакъ-имъть право значить имъть что либо, обладание чъмъ общество должно охранять за мною. Если спросять, почему же общество должно охранять за мною это обладаніе, то я не могу представить этому другаго основанія, кром' требованія общей пользы, — и если мнв возразять, что такое объяснение не соотвътствуетъ силъ обязанности и той энергіи, съ какой обыкновенно проявляется чувство справедливости, то я отвъчу на это, что такое кажущееся несоотвътствіе происходить отъ того, что въ составъ чувства справедливости входитъ не только раціональный, но и животный элементь, -- жажда мести, а эта жажда мести всю свою энергію, равно какъ и свое нравственное оправдание, черпаетъ въ томъ, что имветъ целью самый существенный и самый драгоциный видь пользы, - она имветь цилью безопасность, самый жизненный изъ всёхъ интересовъ для всего, что только одарено чувствомъ. Всъ прочіе виды пользы одному нужны, другому не нужны, и многіе изъ нихъ такого рода, что въ случав нужды ихъ можно замёнить одинъ другимъ, и даже совсимь обойтись безъ нихъ; безъ безопасности же не можеть обойтись ни одинъ человъкъ, - она есть первое условіе нашего избавленія отъ всякаго

рода золъ, - безъ нея мы жили бы только настоящею минутой и за предълами этой минуты всякое благо не имъло бы для насъ никакой цъны, потому что безъ нея мы каждую минуту могли бы быть лишены всего первымъ, кто хотя на мгновение сильнве насъ. Послв пищи, безопасность есть самая необходимая изъ всъхъ необходимостей и существуетъ только при томъ условіи, чтобы машина, ее производящая, не останавливалась въ своемъ дъйствіи ни на одно мгновеніе. Вотъ почему съ требованіемъ отъ нашихъ ближнихъ, чтобы они соединенными усиліями обезпечивали намъ то, что составляетъ существенное условіе нашего существованія, т. е. безопасность, вотъ почему съ этимъ требованіемъ соединяются такія чувства, которыя по своей интенсивности такъ далеко превосходять чувства, возбуждаемыя другими видами пользы, что различіе между чувствами по степени интенсивности превращается въ различіе родовое (фактъ довольно обыкновенный въ психологіи); вотъ почему требованіе безопасности получаетъ характеръ столь абсолютный, столь, повидимому, безграничный и несоизм вримый со всвии тъми соображеніями, на основаніи которыхъ мы различаемъ чувство добра и зла и чувство полезнаго и неполезнаго. Чувство, вызываемое потребностью безопасности, до такой степени могущественно, и мы до такой степени увърены въ томъ, что оно всегда найдеть себь отголосовь во всьхь, такъ какъ всь одинаково нуждаются въ безопасности, что выраженія нужно, слідуеть, превращаются въ выраженіе: такъ должно быть, и потребность безопавности превращается въ такую нравственную необходимость, которая совершенно аналогична физической необходимости и часто не уступаетъ ей въ принудительной силъ.

Если сдѣланный нами апализъ, или нѣчто въ родѣ анализа, не даетъ правильнаго понятія о справедливости, — если справедливость совершенно независима отъ пользы, существуетъ рег Se и, слѣдовательно, познается непосредственно чрезъ самосозерцаніе, то трудно понять, почему же этотъ сидящій внутри человѣка оракулъ иногда выражается такъ двусмысленно, и почему же столько вещей людямъ представляются то справедливыми, то несправедливыми, смотря по тому, съ какой точки зрѣнія они на нихъ смотрятъ.

Намъ часто приходится слышать, что польза есть принципъ крайне неопредъленный, что каждый понимаетъ ее по своему и что нътъ другаго исхода, какъ положиться на неизмънныя и непреложныя правила справедливости, которыя очевидны сами по себъ и не зависятъ отъ колебаній мнънія. Могутъ подумать, что и въ самомъ дълъ требованія справедливости стоятъ внъ всякаго спора, что, принявъ справедливость за руководство нашихъ поступковъ, мы и въ самомъ дълъ будемъ имъть для каждаго даннаго случая ясное указаніе, какъ слъдуетъ поступать,—указаніе столь же несомнънное, какъ математическій доводъ. Но въ дъйствительности это далеко не такъ: мнънія о томъ, что

справедливо, столь же разнообразны, какъ и мнѣнія о томъ, что полезно, и между ними идетъ борьба не менѣе упорная. Понятія о справедливости не только различны у различныхъ народовъ и у различныхъ индивидуумовъ, но даже и въ индивидуальномъ сознаніи справедливость не есть какой либо единичный принципъ, единичное правило, но состоитъ изъ многихъ принциповъ или правилъ, которые нерѣдко разнятся между собой, и въ случаѣ такого разногласія человѣкъ оказываетъ предпочтеніе тому или другому изъ разнорѣчащихъ правилъ, руководствуясь какимъ нибудь внѣшнимъ мотивомъ или просто своими личными наклонностями.

Такъ, напримъръ, одни утверждаютъ, что наказаніе справедливо только тогда, когда имфеть целью благо самого наказуемаго. Другіе же говорять совершенно на оборотъ, что наказывать совершеннольтняго человъка ради его собственной пользы есть деспотизмъ и несправедливость, такъ какъ каждый человъкъ есть самъ судья своей пользы, но что его слёдуетъ наказывать для охраненія другихъ отъ зла и такое наказаніе справедливо, потому что основано на законномъ правѣ самозащищенія. Оуэнъ же утверждаетъ, что наказаніе во всякомъ случав есть несправедливость, такъ какъ человъкъ не самъ создаетъ свой характеръ, и делается преступникомъ велъдствіе воспитанія и велъдствіе вліянія окружающихъ его обстоятельствъ, а воснитание и окружающія обстоятельства отъ него не зависять и, следовательно, песправедливо, чтобы онъ за нихъ отвъчаль. Каждое изъ этихъ мнёній имёсть весьма прочное основание, и я не вижу возможности опровергнуть ни одного изъ нихъ, пока споръ будетъ стоять на вопросв о томъ, что справедливо, не касаясь принциповъ справедливости и источника ея авторитета. Каждое изъ приведенныхъ нами мивній основывается на несомнічныхъ, общепризнанныхъ правилахъ справедливости. Сторонники перваго мивнія ссылаются на общее сознаніе, что несправедливо, если на то нътъ согласія самаго индивидуума, жертвовать его благомъ для блага другихъ. Защитники втораго мивнія указывають на общепризнанное право самозащищенія и на общепризнанную несправедливость принуждать челов'вка сообразоваться съ чужимъ мивніемъ касательно того, что для него есть благо. Последователи Оуэна основывають свое мненіе на той несомненной истине, что несправедливо наказывать человъка за то, въ чемъ онъ не виноватъ. И такъ каждое изъ этихъ мнъній имъетъ въ своемъ основаніи несомнънныя правила справедливости и до тъхъ поръ неопровержимо, пока не вынуждено принять въ соображеніе и другія правила справедливости, столь же несомнънныя, какъ и тъ, на которыхъ оно основывается; но разъ сопоставивъ всв эти различныя правила, каждое изъ нихъ оказивается одинаково несостоятельнымъ и не можетъ провести требованій справедливости, не нарушивъ другихъ ея требованій, столь же обязательныхъ. Вотъ какія

затрудненія представляеть намъ понятіе справедливости. Затрудненія эти чувствовались всегда и не мало средствъ изобръталось, чтобы выйти изъ нихъ. Впрочемъ эти средства только обходили затрудненія, но не побъждали ихъ. Такъ для того, чтобъ обойдти возражение Оуэна, что несправедливо наказывать человъка за то, въ чемъ онъ не виноватъ, придумали такъ называемую свободу воли, — думали, что не иначе можно оправдать наказаніе человіка, который имбеть злую волю, какъ предположивъ, что воля дълается злою по произволу человъка, независимо отъ предшествовавшихъ обстоятельствъ. Для устраненія другихъ затрудненій, любимымъ средствомъ служила та фикція, что будто люди, вступая между собой въ общество, еще въ незапамятное время заключили договоръ, которымъ обязались исполнять законы и согласились принимать наказание въ случав ихъ неисполненія, и такимъ образомъ законодатели получили право, котораго безъ этого договора и не имъли бы, — право наказывать людей ради ихъ собственной пользы или ради пользы общества. На эту фикцію обыкновенно смотръли, какъ на окон-чательное устраненіе всъхъ затрудненій и на окончательное оправданіе наказанія; такъ какъ, по другому общепризнанному правилу справедливости, уоlenti non fit injuria, т. е. никакое дъйствіе не можетъ быть несправедливимъ по отношению къ тому лицу, съ согласія котораго оно д'влается. Едва ли есть надобность оговаривать, что если бы даже

это согласіе людей принимать наказаніе и не было даже простою фикціей, то и въ такомъ случав оно не составляло бы такого принципа, который имълъ бы большій авторитеть, чемь те другіе принципы, которые думали замънить имъ; - оно и тогда было бы не болье, какъ весьма поучительный примъръ, какъ произвольно и какъ безпорядочно возникаютъ разные мнимые принципы справедливости. Во всякомъ случат очевидно, что оно обязано было своимъ признаніемъ тому обстоятельству, что удовлетворяло грубымъ требованіямъ судебной практики, такъ какъ суды бываютъ иногда вынуждены довольствоваться самыми сомнительными предположеніями для того, чтобы избѣжать большаго зла, какое могло бы возникнуть, если бы они были болъе разборчивы въ своихъ правилахъ. Впрочемъ даже и суды, при всей своей не разборчивости, не всегда примъняютъ этотъ принципъ: они не признають обязательности добровольнаго соглашенія, когда оказывается, что соглашение состоялось вследствіе обмана или даже просто вслёдствіе ошибки или недоразумънія.

Не менъе разноръчащія пониманія справедливости встръчаемъ мы и по вопросу относительно соразмърности наказанія съ преступленіемъ. Lex talionis, око за око, зубъ за зубъ, —вотъ правило, которое наиболье удовлетворяетъ первобытному, естественному чувству справедливости. Хотя этотъ принципъ еврейскаго и магометанскаго закона въ настоящее время на практикъ и не признается, но

тъмъ не менъе я полагаю, что большинство питаетъ къ нему втайнъ сильное расположение: то общее удовольствіе, какое обыкновенно обнаруживается. когда преступникъ по какому либо случаю получаеть возмездіе именно въ этой формъ, ясно свидътельствуеть, что такой способь возмездія наиболье соотвътствуетъ естественному чувству. Многіе признають справедливымь, чтобы наказание было пропорціонально преступленію, т. е. чтобы оно строго соизмърялось съ нравственной виной преступника (все равно, какой бы принципъ мы ни принимали для измфренія нравственной виновности); вопросъ же о томъ, какая степень наказанія необходима для того, чтобы удерживать людей отъ извёстнаго преступленія, такой вопросъ, по ихъ мивнію, не имъетъ ничего общаго съ справедливостію. Другіе же утверждають совершенно наобороть, что справедливость и требуетъ именно того, чтобы наказаніе ни въ какомъ случав не переходило за предвлы того, что необходимо для удержанія людей отъ повторенія преступныхъ дійствій и отъ подражанія имъ.

Приведемъ для примъра еще другой вопросъ, о которомъ мы уже говорили. Справедливо или несправедливо, чтобы въ промышленно-рабочей ассоціаціи талантъ или искусство давали право на полученіе большаго вознагражденія? Тѣ, которые отвѣчаютъ на этотъ вопросъ отрицательно, основываютъ свое мнѣніе на томъ, что каждый дѣлаетъ что можетъ, слѣдовательно, каждый одинаково заслуживаетъ воз-

награжденія; что противно справедливости ставить одного человъка въ положение худшее, чъмъ другаго, за то, въ чемъ онъ нисколько не виноватъ; что одно уже обладание большими способностями даетъ человъку большія преимущества передъ другими: внушаетъ къ нему особенное уважение, даетъ ему личное вліяніе, составляеть для него источникъ внутреннихъ наслажденій, — прибавлять ко всему этому еще большую долю другихъ благъ — совершенно несправедливо, и общество обязано не увеличивать еще эти преимущества, а скоръе вознаградить тёхъ, кто ихъ не имъетъ, за такое незаслуженное ими неравенство. Противники же этого мнвнія утверждають, что чвиь лучше работникь, тымь больше пользы получаеть отъ него общество, и, следовательно, темъ большее должно давать ему вознагражденіе, — что большая доля, получаемая хорошимъ работникомъ, есть результать его же труда, и, следовательно, лишать его этой доли есть своего рода разбой, - что хорошій работникъ, получая столько же, сколько получають худшіе, справедливо можетъ ограничить свое производство тъмъ, сколько производять самые худшіе работники, и посвящать на работу меньше труда и меньше усилій, чёмъ другіе, менёе способные. Кто же рёшить между этими двумя противоположными принципами справедливости? Оказывается, что справедливость имъетъ въ этомъ случат двъ стороны, которыя невозможно согласить, -и оба эти противоположныя мнвнія, каждое съ своей точки зрвнія, одинаково

неопровержимы: одно смотрить на вопрось сь той стороны, что индивидуумь можеть справедливо получить, а другое съ той—что общество можеть справедливо дать. Которому же изъ этихъ двухъ мнѣній слѣдуетъ отдать преимущество? Справедливость не даетъ на это никакого отвѣта и оставляетъ вопросъ на рѣшеніе произвола. Только общественная польза можетъ дать на него отвѣтъ.

А сколько различныхъ и совершенно между собою несогласимыхъ мнёній о томъ, что справедливо и что несправедливо, возникаетъ по вопросу о распределении налога? Одни того мненія, что каждый долженъ платить налогъ пропорціонально своимъ средствамъ. Другіе же признаютъ справедливымъ прогрессивный налогъ, т. е. чтобы тотъ, кто болье имъетъ, платилъ большій процентъ. Съ точки эрънія естественной справедливости каждый долженъ платить государству одинаковую сумму, какія бы ни были у него средства, подобно тому какъ подписчики на объдъ или члены клуба, пользуясь всъ равными правами, и платять за нихъ всв одинаково, хотя бы ихъ средства къ платежу и были не одинаковы. Покровительство закона и государства дается всёмъ равно и всёмъ равно нужно, слёдовательно, и не было бы никакой несправедливости, если бы государство брало за свое покровительство одинаковую сумму съ каждаго. Считается не несправедливымъ, а напротивъ справедливымъ, чтобы купецъ назначалъ на свой товаръ одинаковую цену для всёхъ покупщиковъ безъ различія, а не мёнялъ

цвну смотря по средствамъ того, кто покупаетъ; то же можно сказать и о государствъ. Этотъ принципъ въ примънении къ налогу не находитъ себъ защитниковъ, потому что резко противоречить чувству гуманности и общественной пользы, но тъмъ не менте онъ столь же истиненъ и столь же обязателенъ, какъ и другіе принципы справедливости, которые могуть быть приведены противъ него, и поэтому вев доводы въ пользу другихъ родовъ прямыхъ налоговъ, болве или менве, основываются на немъ, хотя и не явно. Для оправданія того, что богатые платять государству больше чёмъ бёдные, прибъгаютъ обыкновенно къ тому аргументу, что государство богатымъ даетъ больше чвиъ бъднымъ, тогда какъ въ дъйствительности совсъмъ не такъ, потому что богатый всегда болже способенъ охранять самъ себя, чёмъ бедный, и если бы не было законовъ и правительства, то онъ, но всей въроятности, обратиль бы бъднаго въ своего раба. Другіе же утверждають, что всё должны платить равный налогь за охрану самихъ себя, такъ какъ всв равно охраняются, и-неравный налогъ за охрану своихъ имуществъ, такъ какъ по неравенству имуществъ не всѣ равно пользуются этой охраной. Третьи же возражають на это, что всв пользуются одинаковой охраной во всёхъ отношеніяхъ. Изъ всей этой путаницы нётъ другаго выхода, какъ утилитаріанизмъ.

Неужели же, скажутъ мнѣ, различіе между справедливостію и пользою есть только воображаемое и человъчество опибалось, считая, что справедливость есть нізчто болізе священное, чізмъ разсчеть, и что разсчетомъ слёдуетъ руководиться только уже тогда, когда удовлетворены всё требованія справедливости? Вовсе нътъ. Чувство справедливости, и по природъ своей, и по происхождению, какъ я ихъ объяснилъ, представляеть действительное различие отъ пользы, и я утверждаю, что ни одинъ изъ самыхъ ярыхъ противниковъ утилитаріанизма не признаетъ за этимъ различіемъ такой высокой важности, какую я за нимъ признаю. Опровергая теорію, которая признаетъ какой то мнимый принципъ справедливости, не основанный на пользв, я признаю, что справедливость имжетъ своею основою пользу и составляетъ главную часть всей нравственности, самую священную и самую обязательную изъ всёхъ частей. Справедливость есть название извъстнаго рода нравственныхъ правилъ, которыя ближе, чъмъ всв другія нравственныя правила, касаются самыхъ существенныхъ сторонъ человъческаго благосостоянія и потому им'єють наибол'є абсолютную обязательность; кром'в того, самое то понятіе, которое мы признали составляющимъ сущность идеи справедливости, понятіе о правъ, присущемъ индивидууму, предполагаеть и свидетельствуеть, что нравственныя правила, называемыя справедливостію, имфють наибольшую обязательность, чфмъ какія либо другія.

Правила, воспрещающія людямъ наносить вредъ другъ другу (сюда осносится и вредъ свобод'є дру-

гаго), болъе существенны для человъческаго благосостоянія, чёмъ всякія другія, какъ бы онв ни были важны, которыя имвють своимъ предметомъ не болъе какъ только лучшее ведение той или другой отрасли человъческихъ дълъ. Кромъ того, эти правила имфютъ ту особенность, что ими главнымъ образомъ условливается все направление соціальныхъ чувствъ человъчества, потому что только благодаря соблюденію ихъ и сохраняется миръ между людьми, в если бы исполнение ихъ не было общимъ явленіемъ, а неисполненіе — исключеніемъ, тогда каждый человъкъ боялся бы найдти въ другомъ себъ врага, противъ котораго онъ долженъ быть всегда на сторожъ. Едва ли менъе важно и то, что люди имфють самый сильный и самый непосредственный интересъ понуждать другъ друга къ исполненію этихъ правиль: одн' только наставленія или совъты были бы совершенно безсильны, - по крайней мфрф люди не полагаются на ихъ силу; внушить каждому дъланіе добра, какъ положительную обязанность, представляетъ. конечно, несомнънный интересъ, но все таки не столь важный, какъ исполненіе правиль справедливости, потому что человіжь можеть обойтись и безъ благодъяній, но онъ всегда нуждается въ томъ, чтобы ему не делали вреда. И такъ, тъ нравственныя правила, которыя имъютъ цълью охранять человъка отъ того, чтобы другіе люди не сдълали ему зла и не помъщали ему свободно стремиться къ достиженію своего блага,такія правила всего ближе сердцу каждаго и каж-

дый имъетъ самые сильные мотивы проповъдывать и подкръплять ихъ и словомъ, и дъломъ. Только чрезъ соблюдение этихъ правилъ человъвъ и дълается способень жить въ обществъ, потому что этимъ условливается его вредность или невредность для тёхъ, съ кёмъ онъ входить въ сношеніе. Этито нравственныя правила и установляють то, что составляетъ первичное требование справедливости. Насиліе надъ человъкомъ - вотъ первал, отнятіе у человъка того, что должно ему принадлежатьвотъ другая изъ самыхъ яркихъ несправедливостей, которыя въ наибольшей степени вызывають въ человъкъ то отвращение, которое составляетъ отличительный признакъ чувства справедливости. Въ обоихъ этихъ случаяхъ оскорбление чувства справедливости состоитъ въ томъ, что человъку наносится положительный вредъ, или въ формъ прямаго страданія, или въ форм'в лишенія его какого нибудь блага, физическаго или соціальнаго, на которое онъ имълъ разумное основание разсчитывать.

Тѣ же могучіе мотивы, которые побуждають къ исполненію этихъ правиль, побуждають и къ наказанію ихъ нарушителей. Нарушеніе этихъ правиль вызываеть насъ къ самозащищенію, къ защищенію другихъ, къ мести, и поэтому возмездіе или отплата зломь за зло всегда находится вътьсной связи съ чувствомъ справедливости, всегда и вездѣ входило въ составъ самой идеи справедливости. Отплата добромъ за добро есть также одно изъ правилъ справедливости, но хотя соці-

альная польза этого правила и очевидна, хотя оно также опирается на естественное чувство человъка, тъмъ не менъе съ перваго взгляда оно не представляеть осязательной связи съ вредомъ или зломъ, которое присуще самымъ элементарнымъ проявленіямъ справедливости или несправедливости, и составляеть источникъ, отъ котораго чувство справедливости получаетъ свою особенную интенсивность. Впрочемъ эта связь, хотя и менъе очевидна, но тъмъ не менъе существуетъ. Тотъ, кто прининаетъ отъ другаго услугу и отказываетъ заплатить тъмъ же, когда оказавшій ему услугу нуждается въ этомъ, тотъ наносить дъйствительное зло, потому что обманываеть одно изъ самыхъ естественныхъ и разумныхъ ожиданій, которыя онъ, хотя и молча, но самъ же возбудилъ, принимая услугу, потому что если бы не возбуждаль этого ожиданія, то едвали бы и была оказана ему услуга. Какое важное мъсто занимають обманутыя ожиданія среди человъческихъ золъ и несчастій, это видно изъ того, что онъ составляютъ главную преступность двухъ самыхъ безнравственныхъ поступковъ, каковы: измъна другу и нарушение объщания. Не много такихъ страданій, которыя бы сильнее чувствовались людьми и глубже поражали ихъ, -- когда то, на что они привыкли разсчитывать съ полной увъренстью, вдругъ измънаетъ имъ въ минуту нужды; немного такихъ золъ, которыя были бы тяжелъ для нихъ, чемъ это неполучение ожидаемаго блага, и никакое другое зло не возбуждаетъ болъе сильнаго негодованія, какъ въ самомъ терпящемъ, такъ и въ тѣхъ, которые ему симпатизируютъ. Поэтому принципъ возмездія всёмъ по заслугамъ, т. е. какъ зломъ за зло, такъ равно и добромъ за добро, не только заключается въ идей справедливости, какъ мы ее опредёлили, но и даетъ чувству справедливости ту интенсивность, которая ставитъ справедливое въ общемъ сознаніи выше просто полезнаго.

Тв правила справедливости, на которыя люди обыкновенно ссылаются въ своихъ поступкахъ и которыхъ примънение всего чаще встръчается въ дъйствительной жизни, суть по большей части ни что иное, какъ только орудія, посредствомъ которыхъ совершается выполнение изложенныхъ нами циповъ справедливости. Человъкъ отвъчаетъ только за то, что онъ сделалъ добровольно, или чего могъ не сдълать, если бы захотълъ, -- несправедливо осуждать человъка, не выслушавъ его, -- наказаніе должно быть соразмірно вині, и другія подобныя правила им'ть цолью предупредить, чтобы справедливый принципъ возданнія зломъ за зло не превратился въ причиненія зла, когда никакого зла не сдълано. Большая часть этихъ общеизвъстныхъ правилъ перешла въ общее употребление изъ судебной практики, которая весьма естественно должна была скорже, чемъ остальное общество, придти къ ясному пониманію и къ выработкъ этихъ правилъ, такъ какъ онъ ей необходимы для выполненія лежащей на ней двойной обязанности: налагать наказаніе,

когда оно заслужено, и присуждать каждому то, на что онъ имфетъ право.

Безпристрастіе, эта самая главная изъ судейскихъ добродътелей, есть также обязанность, которую справедливость налагаетъ на томъ же, отчасти, основаніи, о которомъ мы передъ этимъ говорили. Быть безпристрастнымъ составляетъ необходимое условіе для выполненія другихъ обязанностей, налагаемыхъ справедливостью. Но не въ этомъ только заключается основаніе, почему столь высокое мізсто занимають вы средъ человъческихъ обязанностей эти правила равенства и безпристрастія, которыя, какъ по общему сознанію, такъ равно и по сознанію самыхъ просвіщенныхъ умовъ, принадлежать къ числу правилъ справедливости. Съ одной стороны действительно онв могуть быть разсматриваемы, какъ выводы изъ изложенныхъ нами принциповъ справедливости: если мы обязаны воздавать каждому должное, добромъ за добро и зломъ за зло, то изъ этого необходимо следуеть, что мы обязаны поступать одинаково (если только этому не препятствуетъ какая либо высшая обязанность) со всвии твии, кто оказываеть по отношению къ намъ одинаковую заслугу и следовательно общество должно одинаково поступать со всёми, чьи заслуги передъ обществомъ одинаковы, т. е. абсолютно одинаковы. Вотъ высшій отвлеченный принципъ соціальной и распредълнющей справедливости, къ осуществленію котораго должны всёми силами стремиться всв учрежденія и всв двиствія хорошихъ гражданъ. Но не на этомъ только основывается эта великая нравственная обязанность; она не есть только логическій выводъ изъ второстепенныхъ или производныхъ принциповъ, но имфетъ болфе глубокій корень, истекаеть непосредственно изъ основнаго принципа нравственности, изъ принципа пользы или величайшаго счастія. Принципъ этотъ быль бы не болье, какъ только пустой наборъ словъ безъ всякаго раціональнаго смысла, если бы счастіе каждаго человъка не признавалось одинаково ценнымъ, какъ и счастіе всякаго другаго человъка, предполагая, что люди имъютъ равную степень счастія (принимая при оцінк степени счастія въ должное вниманіе и самый родъ счастія). Вотъ на какомъ основаніи изреченіе Бэнтама, что "каждый долженъ считаться за одного и не долженъ считаться болье, чемъ за одного" можетъ быть подписано подъ принципомъ пользы, какъ объяснительный коментарій \*). Признаніе мо-

<sup>\*)</sup> По мижнію г. Герберта Спенсера (въ его «Social statics»), включеніе безпристрастія въ основной принципъ утилитаріанизма доказываетъ несостоятельность принципа пользы быть руководителемъ права, такъ какъ (говорить онь) это показываетъ, что принципъ пользы предполагаетъ существованіе другаго принципъ пользы предпокаждый имфетъ равное право на счастіе. Правильнъе было бы выразитьси такъ: принципъ пользы подразумъваетъ, что равно желательна разная степень счастія какъ для себя, такъ и для другихъ. Во всякомъ случаъ принципъ пользы тутъ ничего не предполагаетъ, а только подразумъваетъ, потому что это подразумъваемое не есть посыдка, которая бы вела къ принципъ пользы, а есть самый этотъ принципъ,—и какое же, въ самомъ дълъ, другое значеніе можетъ имъть принципъ пользы, какъ не то, что выраженія: счастіе и желаемое, суть си-

ралистомъ и законодателемъ, что каждый человѣкъ имѣетъ равное право на счастіе, заключаетъ въ себѣ и признаніе того, что каждый имѣетъ равное право на средства къ достиженію счастія,

нонимы? Если включение безпристрастия въ принципъ пользы предполагаетъ существование какого либо другато принципа, то развътого только, что ариометическия истины также примънимы и къ оцънкъ счастия, какъ и къ оцънкъ вейхъ другихъ измъримыхъ величинъ.

(По новоду этого примъчанія г. Гербертъ Спенсеръ нанисаль частное письмо, въ которомъ говорить, что неправильно считать его противникомъ утилитаріанской доктрины, что онъ признаеть счастіе конечною цілью правственности, но что, по его мненію, цель эта можеть быть не вполнь, а только отчасти, достигаема эмпприческимъ обобщениемъ наблюдений, сделанныхъ надъ послъдствіями поступковъ, а вполнъ можетъ достигатьси только чрезъ выводъ изъ законовъ жизни и изъ условій существованія, какого рода дъйствія необходимо ве-дуть къ счастію, и какого-къ несчастію Я не имѣю ничего возразить противъ этого мивнія, исключая того только, что тутъ совершенно излишне слово: «необходимо»; если опустить это слово, то, я полагаю, противъ этого мнанія не будеть спорить ни одинь изъ поборниковъ утилитаріанизма. Конечно, Бэнтамъ (котораго Спенсеръ имфетъ преимущественно въ виду въ своей Social statics) менъе, чъмъ кто либо, заслуживаетъ упрекъ въ неохотности выводить отношение поступковъ къ счастію изъ законовъ человъческой природы и изъ общихъ условій человіческой жизни; напротивь, его обыкновенно упрекають вь томъ, что онъ слишкомъ исключительно опирается на подобнаго рода дедукцін и совершенно отклоняеть обобщения спеціальнаго опыта, которымъ будто бы, по мненію Спенсера, обыкновенно ограничиваются поборники утилитаріанизма. По моему мнинію (которое, какъ я полагаю, раздиляеть и Спенсерь) какъ во всихъ другихъ отрасляхъ научнаго изслъдованія, такъ и въ этикъ, всякое общее положеніе тогда только достигаеть той очевидности, которая необходима для признанія его научно доказаннымъ, когда оно провърено и подтверждено обоими процессами, и дедукціей. и эмпирическимъ обобщениемъ.

за исключениемъ тёхъ только точно опредъленныхъ ограниченій, которыя истекають изъ неизбіжныхъ условій челов'вческой жизни и изъ требованій общей пользы, составляющей вивств и частную пользу каждаго. Какъ и всё другія правила справедливости, это правило не всегда и не вездѣ одинаково примъняется и не можеть быть всегда и вездъ одинаково примънимо, а напротивъ, какъ я уже это замътилъ прежде, примънение его находится всегда подъ вліяніемъ того, какъ понимають общественную пользу; но тёмъ не менёе оно в егда признается, какъ требование справедливости, когда только считается применимымъ. Все люди признаются имъющими право на равное съ ними обхождение, за исключениемъ тъхъ только случаевъ, когда общественная польза требуетъ противнаго. Зависимостью примененія этого правила отъ пониманія пользы и объясняется, почему всъ тв общественныя неравенства, которыя не признаются болъе полезными, представляются людямъ не только безполезными, но несправедливыми, и даже до такой степени тираническими, что люди обыкновенно удивляются, какимъ образомъ эти неравенства могли быть когда либо тершимы, и забывають при этомъ, что можеть быть въ то же время. вслёдствіе неправильнаго пониманія пользы, они и сами допускають и одобряють существование такихъ неравенствъ, которыя впоследствій, при болъе правильномъ пониманіи пользы, окажутся столь же чудовищными, какъ и тв, къ которымъ теперь

они относятся съ такимъ иегодованіемъ. Вся исторія общественнаго развитія есть ничто иное, какъ рядъ такихъ превращеній, что обычаи, учрежденія, признававшіеся необходимыми для существованія общества, становятся предметомъ общаго осужденія, какъ несправедливость и тиранія. Такъ было съ различіемъ людей на рабовъ и свободныхъ, на дворянъ и крѣпостныхъ, на патриціевъ и плебеевъ; такъ будетъ современемъ, а отчасти есть уже и теперь, съ аристократіей цвѣта, расы, пола.

Итакъ, справедливостью называются извъстныя нравственныя требованія, которыя. будучи разсматриваемы въ ихъ коллективности, занимають высшее мъсто въ ряду требованій общественной пользы и потому имвють высшую обязательность, чемь другія требованія. Это вирочемъ нисколько не исключаеть возможности такого частнаго случая, въ которомъ какая либо другая общественная обязанность можеть оказаться столь важною, что получаетъ перевёсъ надъ которымъ либо изъ общихъ правиль справедливости. Такъ напр. для того, чтобы спасти жизнь человъка, не только дозволительно, но даже обязательно, украсть или отнять силою необходимую для этого вещь или лекарство, притащить силою или насильно заставить доктора лечить, когда нътъ другаго доктора. Но мы никогда не называемъ справедливымъ то, что не есть добродътель, и потому въ подобныхъ случаяхъ мы не говоримъ, что справедливостъ должна была уступить другому нравственному принципу, а что справедливое въ обыкновенныхъ случаяхъ стало несправедливимъ въ этомъ частномъ случав вследствие вмешательства другаго принципа. Благодаря этому способу выраженія, для насъ остается ненарушенной та непреложность, которую мы признаемъ за справедливостью, и мы такимъ образомъ избегаемъ необходимости признать, что можетъ существовать похвальная несправедливость.

Представленныя мною соображенія устраняють, какъ я полагаю, то единственное препятствіе, которое дъйствительно существовало для признанія утилитаріанской теоріи нравственности. Всегда признавалось очевиднымъ, что все, что справедливо, вивств съ твиъ и полезно: различие справедливости отъ пользы заключалось всегда только въ особенности того чувства, которое соединяется съ требованіями справедливости. Если особенность этого чувства достаточно объяснена и для объясненія этой особенности нътъ надобности приписывать ему какое нибудь особенное происхождение, если оно есть ничто иное, какъ естественное чувство мести, морализовавшееся чрезъ принятие въ себя требований общественнаго блага, если, наконецъ, это чувство не только существуеть, но и необходимо должно существовать во всёхъ тёхъ случаяхъ, къ которымъ только применима идея справедливости, то и самая идея справедливости не составляетъ болве камня преткновенія для утилитаріанизма. Справедливость получаеть значение названия извёстныхъ соціальных в полезностей, которыя далеко превосходятъ вев другія полевности своею важностью, и потому болве абсолютны и болве непреклонны въ своихъ требованіяхъ, чвиъ другія (хотя и не до такой степени, чтобы совершенно исключать возможность преобладанія другихъ полезностей въ нв-которыхъ особенныхъ случаяхъ). Такого рода полезности должны быть охраняемы и на самомъ двлю естественно охраняются чувствомъ, совершенно особеннымъ не только по степени, но и по роду своему, и отличающимся отъ того болве кроткаго чувства, которое обыкновенно соединяютъ съ идеей объ увеличеніи человвческихъ наслажденій или удобствъ, большею опредвленностью своихъ требованій и большею непреклонностью своихъ санкцій.



# 0 СВОБОДЪ.

## o Manaa n

### О СВОБОЛЬ.

#### ГЛАВА І.

#### Введеніе.

Предметь моего изследованія—не такъ называемая свобода воли, столь неудачно противоноставленная доктринв, ложно именуемой доктриною философской необходимости, а свобода гражданская или общественная, -свойства и предълы той власти, которая можеть быть справедливо признана принадлежащей обществу надъ индивидуумомъ. Вопросъ этотъ редко ставился и едва-ли даже когда либо разсматривался въ общихъ его основаніяхъ, но темъ не мене онъ быль присущъ всемъ практическимъ вопросамъ нашего времени, имълъ сильное вліяніе на ихъ практическое р'вшеніе, и скоро, въроятно, наступитъ время, когда онъ будетъ признанъ самымъ жизненнымъ вопросомъ будущаго. Собственно говоря, это вопросъ не новый, можно даже сказать, что онъ, почти съ самыхъ отдаленныхъ временъ, въ некоторомъ смысле, раздълялъ людей; но на той ступени прогресса, на которую въ настоящее время вступила наиболье цивилизованная часть человъчества, онъ представляется при совершенно новыхъ условіяхъ, и потому требуетъ совершенно иного и болье основательнаго разсмотрвнія.

Борьба между свободой и властью есть наиболье рызкая черта въ тыхъ частяхъ исторіи, съ которыми мы всего ранве знакомимся, а въ особенности въ исторіи Рима, Греціи и Англіи. Въ древнія времена борьба эта происходила между подданными, или нъкоторыми классами подданныхъ, и правительствомъ. Тогда подъ свободой разумъли охрану противъ тираніи политическихъ правителей, думая (за исключениемъ нъкоторыхъ греческихъ демократій), что правители, по самому положенію своему необходимо должны имъть свои особые интересы, противоположные интересамъ управляемыхъ. Политическая власть въ тв времена принадлежала обыкновенно одному лицу, или цѣлому племени, или кастъ, которыя получали ее или по наслъдству, или вслъдствіе завоеванія, а не вслёдствіе желанія управляемыхъ, — и управляемые, . обыкновенно, не осмъливались, а можеть быть и не желали, оспаривать у нихъ этой власти, хотя и старались оградить себя всевозможными мърами противъ ихъ притъснительныхъ дъйствій, — они смотрели на власть своихъ правителей, какъ на нъчто необходимое, но и въ тоже время въ высшей степени опасное, какъ на орудіе, которое могло

быть одинаково употреблено и противъ нихъ, какъ и противъ внешнихъ враговъ. Тогда признавалось необходимымъ существование въ обществъ такого хищника, который быль бы довольно силень, чтобы сдерживать другихъ хищниковъ и охранять отъ нихъ слабыхъ членовъ общества; но такъ какъ и этотъ царь хищниковъ былъ также не прочь попользоваться на счетъ охраняемаго имъ стада, то вследствие этого каждый члень общины чувствоваль себя въ необходимости быть въчно на сторожъ противъ его клюва и когтей. Поэтому въ тъ времена главная цёль, къ которой направлялись всё усилія патріотовъ, состояла въ томъ, чтобы ограничить власть политическихъ правителей. Такое ограничение и называлось свободой. Эта свобода достигалась двумя различными способами: или, во первыхъ, чрезъ признаніе правителемъ такихъ льготъ, называвшихся политическою свободой или политическимъ правомъ, нарушение которыхъ со стороны правителя считалось нарушениемъ обязанности и признавалось законнымъ основаніемъ къ сопротивлению и общему возстанию; -- или же, во вторыхъ, чрезъ установление конституціонныхъ преградъ. Этотъ второй способъ явился позднее перваго; онъ состояль въ томъ, что для некоторыхъ наиболье важныхъ дъйствій власти требовалось согласіе общества или же какого нибудь учрежденія, которое считалось представителемъ общественныхъ интересовъ. Въ большей части европейскихъ государствъ политическая власть должна была более или мене нодчиниться первому изъ этихъ способовъ ограниченія. Но не такъ было со вторымъ способомъ, и установленіе конституціонныхъ преградъ, — или же, тамъ, гдѣ они существовали, улучшеніе ихъ, — стало по всюду главною цѣлью поклонниковъ свободы. Вообще либеральныя стремленія не шли далѣе конституціонныхъ ограниченій, пока человѣчество довольствовалось тѣмъ, что противопоставляло одного врага другому и соглашалось признавать надъ собой господина, съ условіемъ только имѣть болѣе или менѣе дѣйствительныя гарантіи противъ злоупотребленія имъ своей власти.

Но съ теченіемъ времени въ развитіи человъчества наступила наконецъ такая эпоха, когда люди перестали видъть неизбъжную необходимость въ томъ, чтобы правительство было властію независимою отъ общества, имъющею свои особые интересы, различные отъ интересовъ управляемыхъ. Признано было за лучшее, чтобы правители государства избирались управляемыми и смёнялись по ихъ усмотрёнію. Установилось мивніе, что только этимъ путемъ и можно предохранить себя отъ злоупотребленій власти. Такимъ образомъ прежнее стремление къ установленію конституціонных преградъ зам'внилось, мало по малу, стремленіемъ къ установленію такихъ правительствъ, гдъ бы власть была въ рукахъ выборныхъ и временныхъ правителей, — и къ этой цёли направились всё усилія народной партіи новсюду, гдв только такая партія существовала. Такъ какъ вследствіе этого борьба за свободу утра-

тила прежнее свое значение борьбы управляемыхъ противъ правителей и стала борьбой за установленіе такихъ правительствъ, которыя бы избирались на опредъленное время самими управляемыми, то при этомъ возникла мысль, что ограничение власти вовсе не имъетъ того значенія, какое ему приписываютъ, - что оно необходимо только при существованіи такихъ правительствъ, которыхъ интересы противуположны интересамъ управляемыхъ, - что для свободы нужно не ограничение власти, а установление такихъ правителей, которые бы не могли имъть другихъ интересовъ и другой воли, кромъ интересовъ и воли народа, а при такихъ правителяхъ народу не будетъ никакой надобности въ ограниченіи власти, потому что ограниченіе власти было бы въ такомъ случай охранениемъ себя отъ свой собственной воли: не будеть же народъ тиранить самъ себя. Полагали, что имъя правителей, которые передъ нимъ отвътственны и которыхъ онъ можетъ смѣнять по своему усмотрѣнію, онъ можетъ довърить имъ власть безъ всякаго ограниченія, такъ какъ эта власть будетъ въ такомъ случав ни что иное, какъ его же собственная власть, только извъстнымъ образомъ концентрированная ради удоб. ства. Такое пониманіе, или правильнее сказать, такія чувства были общи всему последнему поколенію европейскаго либерализма, и на континенте Европы онъ преобладають еще и до сихъ поръ. Тамъ до сихъ поръ еще встрвчаются только, какъ блисть тельное исключение, такие политические мыслители, которые бы признавали существованіе извѣстныхъ предѣловъ, далѣе которыхъ не должна простираться правительственная власть, если только правительство не принадлежитъ къ числу такихъ, какихъ, по ихъ мнѣнію, и существовать вовсе не должно. Можетъ быть такое направленіе еще и теперь господствовало-бы также и у насъ, въ Англіи, если-бы не измѣнились тѣ обстоятельства, которыя его одно время поддерживали.

Успъхъ не ръдко разоблачаетъ такіе пороки и недостатки, которые при не успѣхѣ легко укрываются отъ наблюденія: это замічаніе равно примінимо не только къ людямъ, но и къ философскимъ и политическимъ теоріямъ. Мненіе, что будто народъ не имъетъ никакой надобности ограничивать свою собственную власть надъ самимъ собою, — такое мижніе иогло казаться аксіомой, пока народное правленіе существовало только, какъ мечта, или какъ преданіе давно минувшую дней. Мниніе это не могли поколебать и такія необычайныя событія, выходящія изъ обыкновеннаго порядка вещей, какъ нъкоторыя изъ тъхъ, которыми ознаменовалась французская революція, такъ какъ эти событія были дёломъ только не многихъ, захватившихъ въ свои руки власть, и виноваты въ нихъ были не народныя учрежденія, а тотъ аристократическій и монархическій деспотизмъ, который вызваль собою столь страшный конвульсивный взрывъ. Но когда образовалась обширная демократическая республика и заняла ивсто въ международной семьв, какъ одинъ

изъ самыхъ могущественныхъ ея членовъ, тогда избирательное и отвътственное правительство стало предметомъ наблюденія и критики, какъ это бываетъ со всякимъ великимъ фактомъ. Тогда замѣтили, что подобныя фразы, какъ самоуправленіе и власть народа надъ самимъ собою, не совстмъ точны. Народъ, облеченный властію, не всегда представляеть тождество съ народомъ, подчиненнымъ этой власти, и такъ называемое самоуправление не есть такое правленіе, гдѣ бы каждый управляль самъ собою, а такое, гдъ каждый управляется всеми остальными. Кромъ того, воля народа на самомъ дълъ есть ничто иное, какъ воля наиболъе многочисленной или наиболье двятельной части народа, т. е. воля большинства или тъхъ, кто успъваетъ заставить себя признать за большинство, -следовательно, народная власть можетъ имъть побужденія угнетать часть народа, и поэтому противъ ея злоупотребленій также необходимы міры, какъ и противъ влоупотребленій всякой другой власти. Стало быть ограничение правительственной власти надъ индивидуумомъ не утрачиваетъ своего значенія и въ томъ случав, когда облеченные властію отвътственны предъ народомъ, т. е. предъ большинствомъ народа. Этотъ взглядъ не встретилъ возраженій со стороны мыслителей и нашель сочувствие въ тъхъ классахъ европейскаго общества, которыхъ действительные или мнимые интересы не сходятся съ интересами демократіи, поэтому онъ распространился безъ всякаго затрудненія и въ настоящее время въ политическихъ умозрѣніяхъ "тиранія большинства", обыкновенно, включается въ число тѣхъ золъ, противъ которыхъ общество должно быть на сторожъ.

Но мыслящіе люди сознають, что когда само общество, т. е. общество колективно, становится тираномъ по отношенію къ отдёльнымъ индивидуумамъ, его составляющимъ, то средства его къ тираніи не ограничиваются теми только средствами. какія можеть имъть правительственная власть. Общество можетъ приводить и приводитъ само въ исполнение свои собственныя постановления, и если оно делаетъ постановление неправильное или такое, посредствомъ котораго вмѣшивается въ то, во что не должно вмѣшиваться, тогда въ этомъ случаѣ тиранія его страшнье всевозможных политических тираній, потому что, хотя она и не опирается на какія нибудь крайнія уголовныя міры, но спастись отъ нея гораздо труднъе, -- она глубже проникаетъ во всв подробности частной жизни и кабалить самую душу. Вотъ почему недостаточно имъть охрану только отъ правительственной тираніи, но необходимо имъть охрану и отъ тираніи господствующаго въ обществъ мнънія или чувства, -- отъ свойственнаго обществу тяготвнія, хотя и не уголовными мврами, насильно навязывать свои идеи и свои правила тёмъ индивидуумамъ, которые съ нимъ расходятся въ своихъ понятіяхъ, -- отъ его наклонности не только прекращать всякое развитіе такихъ индивидуальностей, которыя не гармонирують съ господствующимъ направленіемъ, но, если возможно, то и предупреждать ихъ образованіе и вообще сглаживать всё индивидуальныя особенности, вынуждая индивидуумовъ сообразовать ихъ характеры съ извёстными образцами. Есть граница, далёе которой общественное мнёніе не можетъ законно вмёшиваться въ индивидуальную независимость; надо установить эту границу, надо охранить ее отъ нарушеній,—это также необходимо, какъ необходима охрана отъ политическаго деспотизма.

Что такая граница необходима, это - безспорно; но практическій вопросъ, какъ провести эту границу, какъ согласить личную независимость и общественный контроль, - этотъ вопросъ почти еще не тронутъ. Все, что дълаетъ для человъка цъннымъ его существование, условливается наложениемъ ограниченій на свободу действій другихъ людей. Следовательно, необходимо, чтобы законъ, — а въ тъхъ случаяхъ, которые не могутъ быть предметомъ закона, необходимо, чтобы общественное мнине обязывало людей исполнять известныя правила поведенія. Но какія же должны быть эти правила, - вотъ въ чемъ самый важный для людей вопросъ, а между тъмъ, за весьма немногими только исключеніями, это одинъ изъ тъхъ вопросовъ, въ разръшении которыхъ сдёлано наименёе успёха.

Не найдется двухъ такихъ стольтій и едва-ли найдется двъ такія страны, которыя бы ръшали этотъ вопросъ одинаково. Мало того: ръшеніе одного стольтія дълается обыкновенно предме-

томъ удивленія для другаго стольтія, а равно ръшеніе одной страны—для другой. А между темь, если мы остановимся на отношении къ этому вопросу людей извъстной эпохи и извъстной страны, то мы увидимъ, что ръшение его представлялось для нихъ столь же мало затруднительнымъ, какъ если бы онъ и не былъ вопросомъ и былъ бы уже разъ навсегда единогласно порвшенъ человъчествомъ. Правила, которыя у нихъ господствовали, казались имъ несомнънными, очевидными сами по себъ; эта почти всеобщая иллюзія представляеть собою одинь изъ примфровъ магическаго вліянія привычки, которая не есть только, какъ говоритъ пословица, вторая натура, но постоянно ошибочно принимается за первую. Дъйствіе привычки устраняеть въ людяхъ всякое сомнение относительно непреложности господствующихъ правилъ поведенія, и действіе это темъ более сильно, что люди обыкновенно не чувствують потребности въ какихъ либо доказательствахъ для убъжденія себя въ истинности этихъ правилъ или для оправданія ихъ передъ другими. Въ тъхъ предметахъ, къ которымъ обыкновенно относятся эти правила, свидътельство нашихъ собственныхъ чувствъ стоитъ всевозможныхъ доказательствъ и делаетъ все доказательства безполезными, - таково общераспространенное мнвніе, которое поддерживають даже люди, имъющіе притязаніе быть философами. Каждому человѣку присуще желаніе, чтобы другіе люди поступали такимъ же образомъ, какъ онъ самъ поступаетъ, и всъ сочувственные ему люди имъютъ въ этомъ отношении одинаковое съ нимъ желаніе, - вотъ что въ действительности руководить мижніемъ людей касательно правилъ поведенія. Конечно, люди не сознають, чтобы ихъ мнвнія о правилахъ поведенія условливались ихъ личнымъ вкусомъ; но, тъмъ не менъе, мы не можемъ не признать деломъ личнаго вкуса такія мнінія, которыя въ подтвержденіе своей истинности не приводять никакихъ доводовъ, или же, вместо всякихъ доводовъ, ссылаются на то, что такъ думають и другіе люди, тогда какъ это обстоятельство, что извъстное мнъніе раздъляется многими людьми, нисколько не доказываетъ истинности мнънія, а свидітельствуєть только, что извістный вкусъ принадлежитъ не одному, а многимъ индивидуумамъ. Для людей, не выходящихъ изъ общаго уровня, ихъ личный вкусъ, когда его раздъляють другіе люди, составляеть не только совершенно достаточное доказательство, но и единственную основу тъхъ ихъ понятій о нравственности, которыя не основаны на религіи, и служить для нихъ даже главнымъ истолкователемъ тъхъ нравственныхъ правилъ, которыя даетъ имъ религія. Следовательно, мнине людей о томъ, что похвально и что предосудительно, находится въ зависимости отъ тъхъ разнообразныхъ причинъ, которыя вліяютъ на образованіе въ человікь того или другаго желанія касательно поведенія другихъ людей, и которыя въ случав столь же многочисленны, какъ и этомъ вообще при образованіи всякаго рода желаній. При-

чины эти заключаются иногда въ степени умственнаго развитія людей, а пногда въ ихъ предразсудкахъ и предубъжденіяхъ, -- часто въ ихъ соціальныхъ стремленіяхъ, а не ръдко и въ стремленіяхъ антисоціальныхъ, въ зависти, гордости, презрѣніи, но большею же частію въ ихъ законныхъ незаконныхъ личныхъ цёляхъ, въ тёхъ желаніяхъ и опасеніяхъ, которыя возбуждаются въ нихъ ихъ личными интересами. Во всъхъ обществахъ, гдъ одинъ классъ господствуетъ надъ другими, большая часть общественной нравственности условливается интересами господствующаго класса и его сознаніемъ своего превосходства. Такъ въ отношеніяхъ между Спартанцами и Илотами, между плантаторами и неграми, между правителями и управляемыми, между благородными и неблагородными, между мужчинами и женщинами, большая часть пенятій истекаеть изъ интересовъ и чувствъ господствующаго класса, и эти понятія въ свою очередь возд'яйствують на нравственныя понятія членовъ господствующаго класса касательно ихъ отношеній между собою. Напротивъ, въ тъхъ обществахъ, гдъ классъ, нъкогда господствовавшій, утратиль свое преобладаніе, или гдв его преобладание стало непопулярнымъ, тамъ нерасположение къ этому преобладанию становится неръдко главнымъ условіемъ, вліяющимъ на нравственныя чувства людей. Другой принципъ, играющій важную роль въ образованіи правиль поведенія, налагаемыхъ на людей закономъ или общественнымъ мижніемъ, состоить въ раболжиствъ, въ

желаніи угодить своимъ временнымъ господамъ или богамъ. Это раболъпство хотя по существу своему и есть чувство совершенно эгоистическое, но тъмъ не менъе оно не имъетъ въ себъ ничего лицемърнаго, оно порождаеть въ людяхъ антипатіи, совершенно искреннія, — этому-то чувству люди и обязаны были своею способностію жечь колдуновъ и еретиковъ. Кромъ того, въ направлени правственныхъ чувствъ, при всвхъ этихъ, болве низкихъ по своему достоинству, вліяніяхъ, всегда имѣло свою долю участія, и довольно значительную, также и то, что составляло очевидный общественный интересъ. Правда,вліяніе общественнаго интереса на нравственныя понятія обыкновенно было не ради самаго этого интереса, — не истекало изъ сознанія людьми того значенія, какое общественный интересъ долженъ имъть по отношению къ ихъ поступкамъ, а было только следствіемъ техъ симнатій или антипатій, которыя этотъ интересъ порождаль въ людяхъ, и хотя стремленія этихъ симпатій или антипатій не имъли ничего общаго или имъли весьма мало общаго съ общественными интересами, но это нисколько не умаляло ихъ вліянія на установленіе тъхъ или другихъ нравственныхъ правилъ.

И такъ, симпатіи и антипатіи общества или наиболье могущественной части общества, — воть что въ дъйствительности главнымъ образомъ опредъляетъ, какія именно правила обязаны соблюдать индивидуумы подъ страхомъ, въ случав несоблюденія ихъ, навлечь на себя преслъдованіе со стороны

закона или со стороны общественнаго мивнія. Люди, стоявшие выше общаго уровня по своему умственному развитію и по своимъ чувствамъ, обыкновенно оставляли неприкосновеннымъ самый принципъ, на которомъ основывался такой порядокъ вещей, хотя и входили съ нимъ въ столкновение въ нѣкоторыхъ частныхъ его примѣненіяхъ. Ихъ занималъ вопросъ о томъ, что должно быть для общества предметомъ симпатіи и антипатіи, а не о томъ, должны ли общественныя симпатіи и антипатін быть закономъ для индивидуумовъ. Они не вступались за еретиковъ, не дъйствовали во имя свободы, а стремились только къ тому, чтобы измёнить тё господствующія чувства, которыя не были согласны съ ихъ личными чувствами. Только по религіозному вопросу нікоторые индивидууны становились по временамъ на болъе высшую точку зрвнія и упорно отстаивали ее: это обстоятельство весьма поучительно во многихъ отношеніяхъ, а не только въ томъ отношеніи, что представляеть собою наиболье разительный примъръ погръшимости такъ называемаго нравственнаго чувства, такъ какъ odium theologicum въ людяхъ, искренно набожныхъ, составляетъ самое непреложное проявление этого чувства. Тѣ, которые первые свергли съ себя иго такъ называемой всемірной церкви, были вообще также мало расположены допускать различие въ религиозныхъ мнвніяхъ, какъ и сама эта церковь. Но когда, наконецъ, послъ ожесточенной борьбы, не доставившей

ръшительнаго торжества ни одной изъ борящихся сторонъ, различныя церкви или секты вынуждены были ограничить свои желанія сохраненіемъ того, что уже имъли, тогда меньшинство, утративъ надежду сдёлаться большинствомъ, увидёло себя въ необходимости направить всв свои усилія только къ тому, чтобы тъ, которыхъ оно не успъло обратить въ свою въру, не препятствовали ему исповъдывать свои особыя религіозныя мненія. И такъ, власть общества надъ индивидуумомъ вызывала противъ себя прямой протестъ почти исключительно только въ деле религіи, и только въ религіозной сферъ права индивидуума по отношению къ обществу были заявлены, какъ принципъ. Большая часть великихъ писателей, которымъ мы и обязаны той религіозной свободой, какую только им вемъ, признавали право сов всти неотъемлемымъ правомъ человъка и ръшительно отрицали, чтобы человъкъ быль обязанъ кому либо отчетомъ въ своихъ религіозныхъ върованіяхъ. Но людямъ вообще столь свойственна нетериимость во всемъ, близко ихъ сердцу, что едва ли когда нибудь религіозная свобода существовала иначе, какъ благодаря религіозной индеферентности, которая не любить, чтобы ея покой нарушали какими нибудь богословскими спорами. По общему понятію религіозныхъ людей, едва-ли не всёхъ безъ исключенія, и даже въ тёхъ странахъ, которыя пользуются наибольшей религіозной свободой, терпимость въ дълъ религи должна быть допускаема не иняче, какъ съ извъстными ограниченіями. По понятію однихъ можетъ быть терпимо разномысліе по вопросамъ, касающимся церковнаго управленія, но никакъ не разномысліе по догмѣ; по понятію же другихъ могутъ быть терпимы всякаго рода иновърцы, но только не паписты и не унитаріи; третьи признаютъ терпимыми всѣ пновърія, которыя не отрицаютъ откровенія, и только не многіе идутъ далѣе этого и ставятъ условіемъ терпимости въру въ Бога и въ будущую жизнь. Вездѣ, гдѣ только большинство проникнуто искреннимъ, сильнымъ религіознымъ чувствомъ, тамъ оно почти нисколько не поступилось своими притязаніями на исклютельное господство.

Въ Англіи, вслёдствіе нёкоторыхъ особенностей ея политической исторіи, хотя иго общественнаго мненія можеть быть и тяжеле, но за то иго закона легче, чёмъ въ какой либо другой странъ Европы; тамъ существуетъ довольно сильное нерасположение къ всякато рода вмѣшательству законодательной или исполнительной власти въ частную жизнь, но это происходить не столько вследствіе уваженія къ индивидуальной независимости, сколько вследствие старой привычки смотреть на правительство, какъ на представителя интересовъ, противоположныхъ интересамъ общества. Большинство англійскаго общества еще не дошло до сознанія, что правительственная власть есть его собственная власть и что мижнія правительственныя суть его собственныя мижнія. Когда оно дойдеть до этого

сознанія, то свобода индивидуума по всей въроятности въ такой же степени будетъ терпъть отъ правительственнаго вившательства, въ какой въ настоящее время терпить отъ вмѣшательства общественнаго мивнія. И теперь Англичане готовы всегда встрътить сильнымъ отпоромъ всякую попытку со стороны закона контролировать индивидуумовъ по такимъ предметамъ, по которымъ они привыкли стоять вив всякаго контроля; но при этомъ они нисколько не разбирають, действительно-ли извёстный предметь должень или не должень подлежать легальному контролю, и вследствіе этого нерасположеніе ихъ къ правительственному вибшательству, само по себъ весьма похвальное, хотя часто и примъняется кстати, но часто также примъняется и совершенно не впопадъ. У нихъ нътъ принципа, которымъ бы они оцвнивали правильность или неправильность правительственнаго вмёшательства, всё ихъ сужденія въ этомъ случай совершенно произвольны, - каждый судить по своимъ личнымъ на клонностямъ. Одни охотно поощряютъ правительство на всякое дёло, если только видять, что правительство въ этомъ случай можетъ принести пользу или устранить вредъ. - другіе же предпочитають лучше перенести зло, чёмъ расширять сферу правительственной дъятельности. Таковы два главныя направленія, - и когда возникаетъ вопросъ о правительственномъ вмѣшательствѣ по какому нибудь частному случаю, одни становятся за вмёшательство, другіе противъ, смотря потому, котораго

изъ этихъ двухъ направленій они придерживаются. — или же, смотря по интересу, какой возбуждаеть въ нихъ тотъ предметь, на который предполагается обратить правительственную деятельность, -- или же, смотря потому, ожилають ли отъ правительства, что оно поступить именно такъ, какъ того желають, или же поступить иначе; но редко, чт бы сужденія въ этомъ случав основывались на твердо установившемся мненіи: должень ди известный предметь подлежать правительственному вмфшательству или не долженъ. По неимънію принципа, который бы руководиль ихъ суждениемъ, какъ та, такъ и другая сторона часто впадаютъ въ заблужденіе: одни не ръдко обращаются къ правительственному вмѣшательству, когда этого вовсе не слъдуетъ, а другіе неръдко осуждають это вмъшательство, когда оно вовсе не заслуживаетъ осужленія.

Цѣль настоящаго изслѣдованія состоить вътомъ, чтобы установить тотъ принципъ, на которомъ должны основываться отношенія общества къ индивидууму, т. е. на основаніи котораго должны быть опредѣлены какъ тѣ принудительныя и контролирующія дѣйствія общества по отношенію къ индивидууму, которыя совершаются съ помощію физической силы въ формѣ легальнаго преслѣдованія, такъ и тѣ дѣйствія, которыя заключаются въ нравственномъ насиліи надъ индивидуумомъ чрезъ обще с т ве н н о е м н ѣ н і е. Принципъ этотъ заключается въ томъ, что люди, индивидуально или кол-

лективно, могутъ справедливо вмѣшиваться въ дѣйствія индивидуума только ради самоохраненія, что каждый членъ цивилизованнаго общества только въ такомъ случав можетъ быть справедливо подвергнутъ какому нибудь принужденію, если это нужно для того, чтобы предупредить съ его стороны такіе дъйствія, которыя вредны для другихъ людей, личное же благо самого индивидуума, физическое или нравственное, не составляетъ достаточнаго основанія для какого бы то ни было вмішательства въ его дъйствіе. Никто не имъетъ права принуждать индивидуума что либо делать, или что либо не делать, на томъ основаніи, что отъ этого ему самому было бы лучше, или что отъ этого онъ сдълался бы счастливъе, или, наконецъ, на томъ основаніи, что, по мнѣнію другихъ людей, поступить известнымъ образомъ было бы благороднее и даже похвальнъе. Все это можетъ служить достаточнымъ основаніемъ для того, чтобы поучать индивидуума, уговаривать, усовъщивать, убъждать его, но никакъ не для того, чтобы принуждать его или дълать ему какое нибудь возмездіе за то, что онъ поступиль не такъ, какъ того желали. Только въ томъ случав дозволительно подобное вмѣшательство, если действія индивидуума причиняють вредь кому либо. Власть общества надъ индивидуумомъ не должна простираться далее того, на сколько действія индивидуума касаются другихъ людей; въ твхъ же своихъ дъйствіяхъ, которыя касаются только его самого, индивидуумъ долженъ быть абсолютно независимъ надъ самимъ собою, — надъ своимъ тѣломъ и духомъ онъ неограниченный господинъ.

Едва ли есть надобность оговаривать, что подъ индивидуумомъ я разумъю въ этомъ случав человъка, который находится въ полномъ обладаніи своихъ способностей, и что высказанный мною принципъ не примънимъ, конечно, къ дътямъ и малольтнимъ и вообще къ такимъ людямъ, которые по своему положению требують, чтобь о нихъ заботились другіе люди и охраняли ихъ не только отъ того зла, какое могутъ имъ сдёлать другіе, но и отъ того, какое они могутъ сдёлать сами себё. По тёмъ же причинамъ мы должны считать этотъ принципъ равно непримънимымъ и къ обществамъ, находящимся въ такомъ состояніи, которое справедливо можетъ быть названо состояніемъ младенческимъ. Въ этомъ младенческомъ состоянии обществъ обыкновенно встрвчаются столь великія препятствія для прогресса, что едва ли и можетъ быть рёчь о предпочтении тёхъ или другихъ средствъ къ ихъ преодолънію, и въ этомъ случав достижение прогресса можеть оправдывать со стороны правителя такія дійствія, которыя не согласны съ требованіями свободы, потому что въ противномъ случав всякій прогрессъ, можетъ быть, быль бы совершенно недостижимъ. Деспотизмъ можетъ быть оправданъ, когда идетъ дело о народахъ варварскихъ и когда при этомъ его дъйствія имъютъ цълію прогрессъ и на самомъ дълъ приво-

дять къ прогрессу. Свобода не примънима какъ принципъ при такомъ порядкъ вещей, когда люди еще не способны къ саморазвитію путемъ свободы; въ такомъ случав самое лучшее, что они могутъ сдълать для достиженія прогресса, это - безусловно повиноваться какому нибудь Акбару или Карлу Великому, если только такъ будутъ счастливы, что въ средъ ихъ найдутся подобныя личности. Но какъ скоро люди достигають такого состоянія, что становятся способны развиваться чрезъ свободу, (а такого состоянія давно уже достигли всв народы, которыхъ можетъ касаться наше изследованіе), тогда всякое принужденіе, прямое или косвенное, посредствомъ преслъдованія или кары, можетъ быть оправдано только какъ необходимое средство, чтобы оградить другихъ людей отъ вредныхъ дъйствій индивидуума, но не какъ средство сдёлать добро самому тому индивидууму, котораго свобода нарушается этимъ принужденіемъ.

Здёсь кстати замётить, что я не пользуюсь для моей аргументаціи тёми доводами, которые могъ бы заимствовать изъ идеи абстрактнаго права, предполагающей право совершенно независимымъ отъ пользы. Я признаю пользу верховнымъ судьей для разрёшенія всёхъ этическихъ вопросовъ, т. е. пользу въ обширномъ смыслё, ту пользу, которая имѣетъ своимъ основаніемъ постоянные интересы, присущіе человёку, какъ существу прогрессивному. Я утверждаю, что эти интересы оправдываютъ подчиненіе индивидуума внёшнему контролю только

по такимъ его действіямъ, которыя касаются интересовъ другихъ людей. Если кто либо совершитъ поступокъ, вредный для другихъ, то á prima facie подлежить или легальной карь, или же общественному осужденію, если легальная кара въ данномъ случав неуд бопримънима. Индивидуумъ можетъ быть справедливо принуждаемъ совершать некоторыя положительныя дёйствія ради пользы другихъ людей, такъ напримфръ - свидфтельствовать въ судъ, принимать извъстную долю участія въ общей защитъ или въ какомъ либо общемъ дълъ, необходимомъ для интересовъ того общества, покровительствомъ котораго онъ пользуется, совершать нѣкоторыя добрыя дёла, напр. въ нёкоторыхъ случаяхъ спасти жизнь своего ближняго или оказать покровительство беззащитному противъ злоупотребленій сильнаго; — все это такого рода дійствія, которыя иидивидуумъ обязанъ совершать и за несовершение которыхъ онъ можетъ быть совершенно правильно подвергнутъ отвътственности передъ обществомъ. Человъкъ можетъ вредить другимъ не только своими дъйствіями, но также и своимъ бездъйствіемъ: въ обоихъ случаяхъ онъ отвътственъ въ причиненномъ злъ, но только привлечение къ отвъту въ послъднемъ случат требуетъ большей осмотрительности, чёмъ въ первомъ. Дёлать человъка отвътственнымъ за то, что онъ причинилъ зло, это есть общее правило; дёлать же его отвётственнымъ за то, что онъ не устранилъ зла, это уже не правило, а, говоря сравнительно, только исключеніе. Но много такихъ случаевъ, которые, по своей очевидности и по своей важности, совершенно оправдываютъ подобное исключеніе. Во всемъ, что такъ или иначе касается другихъ людей, индивидуумъ de jure отвътственъ или прямо передъ тъми, чьи интересы затронуты, или же передъ обществомъ, какъ ихъ охранителемъ.

Неръдко случается, что индивидуумъ по совершенно основательнымъ причинамъ не подвергается никакой отвътственности за причиненное имъ зло; но причины эти не въ томъ заключаются, чтобъ индивидуумъ действительно не долженъ быль подлежать отвётственности въ данномъ случав, а истекають изъ соображеній совершенно иного рода. Такъ напримъръ случается, когда конгроль общества оказывается нед виствительнымъ и даже вреднымъ, и люди обыкновенно поступаютъ лучше, если предоставлены самимъ себъ и освобождены отъ всякаго контроля, - или когда оказывается, что контроль общества ведетъ за собой другое зло, еще большее, чемъ то, которое желательно предупредить. Но когда подобнаго рода причины препятствують подвергать индивидуума отвътственности за сдъланное имъ зло, то въ такихъ случаяхъ собственная совъсть самаго индивидуума должна заступать мёсто отсутствующаго судьи и охранять тв интересы, которые такимъ образомъ лишены вижшней охраны, и индивидуумъ долженъ быть самъ для себя въ такихъ случаяхъ тямъ болѣе строгимъ судьею, что совершенно свободенъ отъ всякаго другаго суда.

Но въ жизни человъка есть такая сфера, которая не имъетъ никакого отношенія къ интересамъ общества, или, по крайней мфрф, не имфетъ инкакого непосредственнаго къ нимъ отношенія: сюда принадлежитъ вся та сторона человъческой жизни и дъятельности, которая касается только самаго индивидуума, а если и касается другихъ людей, то не иначе, какъ вслъдствіе ихъ совершенно сознательнаго на то согласія или желанія. Совершающееся въ этой сферѣ можетъ и не касаться прямо другихъ людей, а только косвенно, то есть чрезъ посредство того индивидуума, котораго касается непосредственно, -- и на этомъ основании мнъ могутъ быть предъявлены некоторыя возраженія, которыя, впрочемъ, я разсмотрю впоследствии, а теперь остановлюсь на томъ, что та сфера человъческой жизни, которая имъетъ непосредственное отношение только къ самому индивидууму, и есть сфера индивидуальной свободы. Сюда принадлежитъ, во нервыхъ, свобода совъсти въ самомъ общирномъ смысль этого слова, абсолютная свобода мысли, чувства, мижнія касательно всёхъ возможныхъ предметовъ, и практическихъ, и спекулятивныхъ, и научныхъ, и правственныхъ, и теологическихъ. Съ нерваго взгляда можеть показаться, что свобода выражать и опубликовывать свои мысли должна подлежать совершенно инымъ условіямъ, такъ какъ она принадлежить къ той сферъ индивидуальной

дъятельности, которая касается другихъ людей; но на самомъ дѣлѣ она имѣетъ для индивидуума почти совершенно такое же значение, какъ и свобода мысли, и въ дъйствительности неразрывно съ нею связана. Во вторыхъ сюда принадлежитъ свобода выбора и преследованія той или другой цели, свобода устраивать свою жизнь сообразно съ своимъ личнымъ характеромъ, по своему личному усмотрвнію, къ какимъ бы это ни вело последствіямъ для меня лично, и если я не ділаю вреда другимъ людямъ, то люди не имъютъ основанія вившиваться въ то, что я делаю, какъ бы мои действія ни казались имъ глупыми, предосудительными, безразсудными. Отсюда вытекаетъ третій видъ индивидуальной свободы, подлежащій тому же ограниченію, свобода дібствовать сообща съ другими индивидуумами, соединяться съ ними для достиженія какой либо цёли, которая не вредна другимъ людямъ; при этомъ предполагается конечно, что къ действію сообща привлекаются люди совершеннолътние, и притомъ не обманомъ и не насиліемъ.

Не свободно то общество, какая бы ни была его форма правленія, въ которомъ индивидуумъ не имѣетъ свободы мысли и слова, свободы жить, какъ хочетъ, свободы ассоціаціи, — и только то общество свободно, въ которомъ всѣ эти виды индивидуальной свободы существуютъ абсолютно и безразлично одинаково для всѣхъ его членовъ. Только такая свобода и заслуживаетъ названія свободы,

когда мы можемъ совершенно свободно стремиться къ достиженію того, что считаемъ для себя благомъ, и стремиться тѣми путями, какіе признаемъ за лучшіе, — съ тѣмъ только ограниченіемъ, чтобы наши дѣйствія не лишали другихъ людей ихъ блага, или не препятствовали бы другимъ людямъ въ ихъ стремленіяхъ къ его достиженію. Каждый индивидуумъ есть лучшій самъ для себя охранитель своего здоровья, какъ физическаго, такъ и умственнаго и духовнаго. Предоставляя каждому жить такъ, какъ онъ признаетъ за лучшее, человѣчество вообще гораздо болѣе выигрываетъ, чѣмъ принуждая каждаго жить такъ, какъ признаютъ за лучшее другіе.

То, что я высказаль, не заключаеть въ себъ ничего новаго и можетъ даже показаться совершеннымъ трюизмомъ, а между тъмъ едва-ли какая другая доктрина представляеть болбе резкое противоржчіе съ тэмъ общимъ направленіемъ, какое мы вообще встръчаемъ какъ въ мнъніяхъ, такъ и въ практикъ. Общества, обыкновенно, съ неменьшимъ рвеніемъ заботились (сообразно степени своего развитія) о подчиненіи индивидуумовъ своимъ понятіямъ о личномъ благѣ, какъ и о благѣ общественномъ. Древнія республики считали себя въ правѣ регулировать всв стороны частной жизни на томъ основаніи, что для государства въ высшей степени важно все, что касается физического или умственнаго состоянія его граждань. Мивніе это раздвляли и древніе философы. Такой взглядъ древнихъ

на отношение общества къ индивидууму могъ имъть свое оправдание въ томъ, что древния общества были маленькія республики, которыя, будучи окружены сильными врагами, находились постоянно въ опасности погибнуть отъ внёшняго нападенія или вследствіе внутреннихъ сотрясеній; понятно, что не въ состояніи были положиться на индивидуальную свободу тъ общества, которыя находились въ такихъ условіяхъ, что за самое даже кратковременное ослабление своей энергии и своего самообладанія могли поплатиться существованіемъ. Общества же новаго времени были могущественныя государства, и, притомъ, въ этихъ обществахъ духовная власть была отдёлена отъ свётской, вследствіе чего управленіе совестію людей и управленіе ихъ земными дёлами находилось не въ однёхъ и тъхъ же рукахъ: вотъ почему мы не находимъ въ нихъ такого вмѣшательства со стороны закона въ частную жизнь, какое существовало въ древнемъ міръ. Но за то въ этихъ обществахъ индивидуумъ находился даже подъ болве тяжелымъ нравственнымъ гнетомъ въ томъ, что касалось его лично, чвиъ въ томъ, что касалось общества, такъ какъ религія, составлявшая самый могущественный элементъ нравственнаго чувства, почти постоянно была орудіемъ въ рукахъ честолюбивой іерархіи, стремившейся подчинить своему контролю всѣ стороны человъческой жизни, или же была проникнута духомъ пуританизма. Замътимъ, что даже нъкоторые изъ новъйшихъ реформаторовъ, которые съ наибольшей силой возставали противъ религій прошедшаго, не уступятъ любой церкви или любой сектъ относительно признанія правъ духовнаго господства; укажу на Конта, котораго соціальная система, какъ онъ её развилъ въ своемъ Traité de Politique Positive, стремится установить (правда болье нравственнымъ вліяніемъ, чъмъ легальностію) такой деспотизмъ общества надъ индивидуумомъ, который далеко оставляетъ за собой даже все то, что мы находимъ въ политическихъ идеалахъ самыхъ строгихъ дисциплинаторовъ изъ числа древнихъ философовъ.

Не только въ доктринахъ мыслящихъ индивидуумовъ, но и вообще въ людяхъ замътна возростающая склонность къ расширенію господства общества надъ индивидуумомъ, какъ чрезъ общественное мненіе, такъ и чрезъ посредство закона, дале должныхъ пределовъ; и такъ какъ все измененія, совершающіяся въ существующихъ порядкахъ, обнаруживають тяготеніе къ усиленію общества и къ ослабленію индивидуума, то чрезм'трное увеличеніе власти общества надъ индивидуумомъ представляется намъ не такимъ зломъ, которое объщало бы со временемъ прекратиться само собою, а напротивъ, это такое зло, которое все болье и болье ростеть. Та наклонность, которую мы замъчаемъ не только въ правителяхъ по отношенію къ управляемымъ, но и вообще въ гражданахъ по отношенію къ ихъ согражданамъ, наклонность навязывать другимъ свои мнвнія и вкусы, находить себв столь энергическую поддержку какъ въ некоторыхъ самыхъ лучшихъ,

такъ и въ нѣкоторыхъ самыхъ худшихъ чувствахъ, свойственныхъ человѣческой природѣ, что едва ли ее что либо воздерживаетъ, кромѣ недостатка средствъ,—а такъ какъ средства къ порабощению индивидуума не только не уменьшаются, но напротивъ все болѣе и болѣе ростутъ, то мы должны ожидать, что при такихъ условіяхъ господство общества надъ индивидуумомъ будетъ все болѣе и болѣе увеличиваться, если только это зло не встрѣтитъ для себя сильной преграды въ твердомъ нравственномъ убѣжденіи.

Я нахожу соотвътствующимъ моей задачъ не приступать прямо къ общему тезису, а ограничиться сперва тою его частію, по отношенію къ которой высказанный мною принципъ, если не вполнъ, то, по крайней мфрф, до нфкоторой степени признается общепринятыми мивніями, — а именно: свободою мысли. Съ этою свободой неразрывно связана свобода говорить и писать. Хотя оба эти вида свободы въ значительной степени входятъ въ политическую нравственность во всёхъ странахъ, которыя только имѣютъ притязаніе на въротерпимость и на свободныя учрежденія, но тё основы, какъ философскія, такъ и практическія, на которыя они опираются, едва ли до такой степени общеизвъстны, и едва ли надлежащимъ образомъ оцвниваются даже многими изъ руководителей мивнія, какъ этого можно было бы ожидать. Эти основы, будучи правильно поняты, имъютъ болъе широкую примънимость, а не только по отношенію къ свобод'в мысли и слова, и подробное разсмотрѣніе этой части вопроса будеть, я полагаю, лучшимъ введеніемъ въ остальную его часть. Я надѣюсь, что тѣ изъ моихъ читателей, которые не найдутъ для себя ничего новаго въ томъ, что я скажу, извинятъ мнѣ это, принявъ въ соображеніе то, что побуждаетъ меня пускаться въ разсужденія о такомъ предметѣ, о которомъ уже такъ много разсуждали въ теченіи трехъ столѣтій.

## ГЛАВА II.

## О свободъ мысли и критики.

Дозволительно надъяться, что миновало уже то время, когда надо было доказывать, что свобода печати есть одна изъ необходимыхъ гарантій противъ правительственнаго произвола или притесненія. Дозволительно также предположить безполезной всякую аргументацію въ подтвержденіе того, что народъ не долженъ терпъть, чтобы какая бы то ни было законодательная или исполнительная власть предписывала ему имъть извъстныя мнънія или опредъляла бы, какія мнёнія или доктрины могуть свободно доходить до его слуха и какія нътъ (что, конечно, бываетъ только въ томъ случав, когда интересы власти не тождественны съ интересами народа). Кромъ того, эта сторона вопроса столь часто и съ такой неотразимой убъдительностію разсматривалась предшествовавшими мнъ писателями, что не нуждается ни въ какихъ новыхъ доводахъ. Хотя англійскій законъ о печати и до сихъ поръ еще также подлъ, какъ былъ во времена Тюдоровъ, но мало опасности, чтобы онъ когда либо быль применимь на самомь деле, исключая развъ въ паническую минуту, по случаю какихъ либо необычайныхъ обстоятельствъ, когда напр. страхъ возстанія выведеть министровъ и судей изъ ихъ нормальнаго состоянія. Говоря вообще, нътъ основанія опасаться, чтобы конституціонныя правительства, какая бы ни была на самомъ дълъ ихъ отвътственность передъ народомъ, часто посягали на свободу выраженія мніній, если только такого посягательства не требуеть отъ нихъ нетерпимость самаго общества. Но если мы предположимъ даже, что правительство и народъ находятся между собой въ полномъ единении и что правительство никогда даже и въ мысляхъ не имветъ, въ чемъ либо ственять свободу слова, за исключениемъ когда того требуетъ самъ народъ, то и въ такомъ случав всякое стъснение свободы не менъе нетерпимо. Я отрицаю, чтобы самъ народъ имълъ право какимъ бы то ни было образомъ стеснять свободу выраженія мнъній, чрезъ посредство-ли правительства, или какъ нибудь иначе; я утверждаю, что такого права вовсе не существуетъ, -- что его одинаково не имъютъ никакія правительства, ни самыя лучшія, ни самыя худшія, какія бы то ни было. Когда это мнимое право примъняется на дълъ вслъдствіе требованія общественнаго мнінія, то это не только не менње вредно, но даже еще болње вредно, чъмъ когда оно примъняется вопреки общественному мнънію. Если бы весь родъ челов вческій за исключеніемъ только одного индивидуума быль извъстнаго мнёнія, а этотъ индивидуумъ быль мнёнія против-

наго, то и тогда все человъчество имъло бы не болве права заставить молчать этого индивидуума, чвиъ какое имвлъ бы и самъ индивидуумъ заставить молчать все человъчество, если бы имълъ на то возможность. Хотя бы какое нибудь мивніе и было исключительнымъ достояніемъ только извѣстнаго лица и имело бы цену только для него одного, и сявдовательно пресявдование этого мнвния было бы только преследованиемъ одного этого лица, то туть разница была бы только въ числъ непосредственно терпящихъ лицъ, а самое качество действія было бы то же. Особенное же качество действій, нарушающихъ свободу слова, состоить въ томъ, что они во всякомъ случав составляютъ воровство по отношенію ко всему человічеству, какъ къ будущимъ, такъ и къ настоящимъ поколвніямъ, какъ по отношенію къ твиъ, кто усвоиль бы себв преследуемое мненіе, такъ и по отношенію къ темъ, кто бы его отвергъ. Если мнвние правильно, то запрещать выражать его значить запрещать людямъ знать истину и препятствовать имъ выйти изъ заблужденія; если же мнініе неправильно, то препятствовать свободному его выраженію значитъ препятствовать достиженію людьми не меньшаго блага, чёмъ и въ первомъ случав, а именно: болъе яснаго уразумънія истины и болъе глубокаго въ ней убъжденія, какъ это обыкновенно имъетъ своимъ послъдствіемъ всякое столкновеніе истины съ заблужденіемъ. Необходимо разсмотрѣть отдельно обе эти гипотезы, такъ какъ каждая изъ. нихъ имѣетъ свою особенность по отношенію къ общему тезису. Мы никогда не можемъ быть совершенно увѣрены, чтобы мнѣніе, которое намѣреваемся уничтожить, было мнѣніе ложное, а если бы и были въ томъ увѣрены, то уничтоженіе такого мнѣнія есть также зло.

Первая гипотеза: мнвніе, которое хотять насильственнымъ образомъ уничтожить, можетъ быть истина. Желаюшіе уничтожить какое нибудь мивніе, конечно, признають его ложнымь; но они могуть ошибаться, и притомъ никто не имфетъ права рфшать какой бы то ни было вопросъ за все человъчество и лишать кого бы то ни было средствъ принять участіе въ обсужденіи вопроса. Не дозволять высказываться мнёнію на томъ основаніи, что оно ложно, значитъ признавать свои личныя мивнія за абсолютную истину, - значить объявлять притязаніе на непрогрѣшимость. Какъ ни простъ этотъ аргументъ, но простота не лишаетъ его силы, и этого простаго аргумента достаточно, чтобы произнесть окончательный приговоръ надъ всякимъ препятствіемъ свободно высказываться какому бы то ни было мнфнію

Но, въ ущербъ здравому смыслу, людская непогрѣшимость далеко не имѣетъ на практикѣ того значенія, какое за ней обыкновенно признается въ теоріи. Люди охотно признаютъ, что могутъ ошибаться, но мало такихъ людей, которые бы считали нужнымъ принимать какія нибудь мѣры предосторожности противъ своей погрѣшимости и допускали бы предположение, что можеть быть мивние, считаемое ими истиннымъ, и есть одинъ изъ примъровъ той пограшимости, которую они сознають за собой. Люди, облеченные обширною властью и вообще люди, привыкше къ тому, чтобы окружающе ихъ безусловно соглашались съ ихъ мненіями, обыкновенно питають къ своимъ дичнымъ мивніямъ безграничное довъріе, къ какому бы предмету онъ ни относились. Тъ же люди, которые въ этомъ отношеній находятся въ положеній болье счастливомъ и которымъ приходится иногда выслушивать возраженія и даже исправлять свои мнінія по указаніямъ другихъ людей, такіе люди обыкновенно имъютъ безграничное довъріе только къ тъмъ своимъ мненіямъ, которыя разделяются всеми ихъ окружающими, или, по крайней мъръ, тъми, которыхъ они особенно уважають. Таково общее явленіе, что чёмъ менёе человёкъ полагается на свое личное сужденіе, тімь болье полагается онь на непогрышимость "всего міра", а этотъ "весь міръ" на самомъ дель есть не более, какъ та часть міра, съ которою индивидуумъ находится въ соприкосновеніи, т. е. какая нибудь партія, секта, церковь, какой либо классъ общества; того человъка, для котораго это выражение "весь міръ" означаеть его страну или его въкъ, можно даже назвать, по сравненію съ другими, человѣкомъ либеральнаго и широкаго ума. Вфра человфка въ этотъ коллективный авторитеть "всего міра" нисколько не ослабляется даже сознаніемъ, что другіе въка, страны, секты, церкви, классы, партіи, думали и теперь даже думаютъ совершенно иначе. Люди обыкновенно не считають себя лично отвётственными въ качестве своихъ мивній и всю отвътственность въ этомъ отношеніи возлагають на свои міры; ихъ нисколько не смущаетъ мысль, что если они принадлежатъ къ тому, а не другому міру, то это діло случая, и что если они англичане, то потому только, что родились и живутъ въ Лондонъ, а что если бы они родились и жили въ Пекинъ, то были бы буддистами или поклонниками Конфуція. Віка не боліве непогрівшимы, чъмъ индивидуумы: это до такой степени очевидная истина, что къ очевидности ея ничего не прибавять никакіе аргументы. Нъть въка, который бы не исповедываль многихъ такихъ мненій, которыя последующими веками признавались не только ложными, но и просто нелѣпыми. Какъ теперешній нашъ вікь отвергаеть многое, что составляло нъкогда общепризнанную истину, такъ и будущія віка несомнівню отвергнуть многое, что составляетъ общепризнанную истину нашего вѣка.

Мы можемъ ожидать слѣдующаго рода возраженія на нашъ аргументъ: "запрещать распростра"неніе заблужденія обнаруживаетъ не большее при"тязаніе на непогрѣшимость, чѣмъ и всякій другой "актъ общественной власти. Разсудокъ данъ лю"дямъ для того, чтобы они пользовались имъ, и "если, руководствуясь разсудкомъ, люди могутъ "ошибаться, то развѣ изъ этого слѣдуетъ, что они "не должны имъ пользоваться? Люди запрещаютъ

"то, что признаютъ вреднымъ, не потому, что имъ-"ютъ притязаніе на непогръшимость, а потому что, "хотя и сознають себя способными заблуждаться, "но тъмъ не менъе обязаны въ данномъ случаъ "дъйствовать по своему убъжденію. Если мы не "должны действовать по нашимъ убъжденіямъ, по-"тому что эти убъжденія могуть быть опибочны, "то въ такомъ случав мы должны прекратить вся-, кія заботы о нашихъ интересахъ и прекратить "исполнение всякихъ нашихъ обязанностей. Очевид-"но, что вашъ аргументъ (могутъ сказать мнъ) "имфетъ значение по отношению ко всемъ действі-"ямъ человъка и потому не можетъ служить аргу-"ментомъ противъ одного какого либо рода действій, а равно и противъ того, который теперь "разсматривается. И правительство, и индивидуумы , равно обязаны употреблять всв усилія, чтобы "имъть самыя истинныя мнънія, — должны тща-"тельно заботиться объ ихъ истинности и ни въ , какомъ случав не навязывать ихъ другимъ, если "не увърены въ томъ, что онъ суть истина. Но "если они, будучи совершенно увърены въ истин-"ности своихъ мнъній (такъ обыкновенно говорятъ "люди противнаго намъ мнѣнія), не будуть руко-"водиться ими въ своихъ дѣйствіяхъ, и на томъ "основаніи, что въ эпохи менте просвітшенныя бы-"вали примъры преслъдованія мнѣній, которыя по-"томъ оказывались истинными, дозволять свободно "пропагандировать такія доктрины, которыя, по ихъ "убъжденію, опасны для блага людей въ настоя"щей или будущей жизни, то такой образъ дъй-"ствій съ ихъ стороны не только не будеть испол-"неніемъ долга, а напротивъ будетъ просто нару-"шеніемъ долга. Правительство и народъ заблуж-"дались не только въ своихъ действіяхъ по отно-"шенію къ темъ или другимъ мненіямъ, но и въ "другихъ предметахъ, а въдь никто же не утверж-"даетъ, что эти другіе предметы не должны под-"лежать вившательству власти. Налагались неспра-"ведливые налоги, велись неправильныя войны, — "но въдь изъ этого не следуеть же, чтобы мы дол-"жны были не налагать налоговъ, не вести войны. "И люди, и правительства должны стараться дей-"ствовать самымъ лучшимъ образомъ, на сколько "способны, и когда они дъйствують на основании "своихъ мнёній, то не потому, чтобы имели при-"тязаніе на абсолютную истину, а потому, что имъ-"ютъ увъренность въ истинности своихъ мнъній, "достаточную для выполненія цілей человіческой "жизни. Мы можемъ, мы должны имъть на столько "увъренности въ истинъ нашего мнънія, чтобы ру-"ководиться имъ въ своихъ поступкахъ, -- и дале "этого не идетъ наша притязательность, когда мы "запрещаемъ злымъ людямъ развращать общество "пропагандою такихъ мнвній, которыя, по нашему "убъжденію, ложны и вредни".

Я отвъчу противникамъ свободы, что ихъ возраженіе заключаетъ въ себъ больше притязательности, чъмъ сколько они это сознаютъ. Большая разница — предполагать извъстное мнъніе истин-

нымъ на томъ основаніи, что оно не было опровергнуто, не смотря на полную свободу опровергать его, или—утверждать просто, что такое-то мнѣніе истинно, и на этомъ только основаніи, не дозволять никакихъ на него возраженій. Полная свобода возражать на наше мнѣніе, оспаривать его, — составляетъ существенное условіе, необходимое для оправданія съ нашей стороны такой увѣренности въ его истинѣ, чтобъ мы могли руководиться имъ въ своихъ дѣйствіяхъ: существо, имѣющее не болѣе какъ только человѣческія способности, не можетъ безъ этого условія имѣть сколько нибудь раціональной увѣренности въ истинѣ своего мнѣнія.

Какъ объясните вы, почему мнфнія людей и вообще ихъ образъ дъйствій не хуже, чэмъ какъ они суть на самомъ дълъ? Не непосредственною же силою человъческаго пониманія! Возьмите любой предметь, который требуеть сколько нибудь размышленія для своего уразумінія, и вы найдете, что девяносто девять на сто окажутся неспособными имъть о немъ суждение, и одинъ изъ ста, оказавшийся способнымъ судить о предметъ, способенъ только относительно, т. е. по сравненію съ степенью неспособности остальныхъ девяносто девяти, такъ какъ большинство самыхъ даровитыхъ людей всёхъ прошлыхъ поколеній всегда держалось многихъ такихъ мниній, которыя теперь признаны ошибочными,совершало или одобряло много такихъ вещей, которыхъ въ настоящее время никто не станетъ оправдывать. Почему же, однако, между людьми, говоря вообще, преобладаютъ раціональныя мнёнія и раціональный образъ дъйствій? Если такое преобладаніе дъйствительно существуетъ — а оно существуетъ дъйствительно, потому что иначе люди находились бы въ самомъ отчаянномъ положени - то благодаря только тому качеству человъческаго ума, изъ котораго истекаетъ все достоинство человъческое, какъ интелектуальное, такъ и нравственное, а именно тому его качеству, которое делаеть его способнымь исправлять свои ошибки. Умъ человъка способенъ исправлять свои ошибки чрезъ критику и опытъ. Но онъ не можетъ ихъ исправлять только чрезъ одинъ оныть: критика необходима для того, чтобы сдвлать виднымъ то, что раскрывается опытомъ. Ошибочныя мивнія и обыкновенія постепенно уступають факту и аргументу; но факты и аргументы, чтобы произвести какое нибудь дъйствіе на умъ человъка, должны быть предъявлены этому уму. Весьма немного такихъ фактовъ, которые способны были бы сами повъствовать свою исторію и не нуждались бы въ коментаріи для раскрытія своего смысла. Все достоинство человъческого суждения условливается тъмъ его свойствомъ, что оно способно исправлять свои ошибки, а следовательно только къ тому сужденію можно имъть довъріе, которое постоянно имело все средства, чтобы быть правильнымъ. Какимъ образомъ человъкъ достигаетъ того, что его сужденіе действительно заслуживаеть доверія? Не тымъ ли, что, подвергая постоянно критикъ свои мненія и поступки, онъ со вниманіемъ выслушиваеть

все, что можетъ быть сказано противъ него, исправляетъ свое суждение, на сколько возражения оказываются справедливыми, охотно сознаетъ, а при случав и объясняеть другимъ, ложность того, что оказалось ошибочнымъ въ его мненіяхъ. Не такого ли человъка суждение только и заслуживаетъ довърія, который сознаеть, что единственное средство сколько нибудь приблизиться къ полному знанію предмета состоитъ въ томъ, чтобы выслушивать внимательно все, что можетъ быть сказано о немъ людьми всёхъ возможныхъ мнёній, - изучать его со всёхъ возможныхъ точекъ зрёнія, съ которыхъ только могутъ взглянуть на него люди. Не инымъ какимъ путемъ, а именно этимъ, умные люди и достигали мудрости; другого пути нътъ и онъ невозможенъ по самому свойству человъческаго ума.

Привычка постоянно исправлять и дополнять свое мивніе чрезъ сравненіе съ мивніями другихъ людей, не только не производить въ человѣкѣ сомивнія или колебанія касательно примвненія своего мивнія на практикв, а напротивъ составляетъ единственное прочное основаніе справедливаго къ нему довѣрія. Такой человѣкъ, который сознаетъ, что внимательно выслушалъ все, что можетъ быть сказано противъ его мивнія, что тщательно провѣрилъ свое мивніе со всѣми возраженіями своихъ противниковъ, что не только не избѣгалъ, а напротивъ искалъ возраженій и затрудненій, и съ радостью ловилъ всякую мысль, которая могла разъяснить предметъ, откуда бы эта мысль ни исходила,—та-

кой человѣкъ имѣетъ основаніе думать, что его сужденіе лучше, чѣмъ сужденіе другаго человѣка или чѣмъ сужденіе толпы, которое не выдерживало подобнаго процесса.

Нътъ ничего чрезмърнато въ этомъ требованіи, чтобы пестрая коллекція индивидуумовь, называемая публикой, въ которой столь мало умныхъ и столь много глупыхъ людей, — чтобы эта публика по отношенію къ своимъ мненіямъ подчинялась твиъ же условіямъ, выполненіе которыхъ самые умные люди, имъвшіе болье основанія, чъмъ кто либо, полагаться на самихъ себя, считали однако необходимымъ для того, чтобы можно было довъриться своему сужденію. Даже Римско-католическая церковь, которая отличается большею нетерпимостью, чёмъ какая либо другая, — даже и эта церковь прежде чёмъ канонизировать святаго, даетъ слово "адвокату дьявола" и терпъливо выслушиваетъ его. Самые святне люди, повидимому, не иначе могутъ быть удостоены подобающихъ имъ посмертныхъ почестей, какъ когда выслушано и взвѣшано все, что можетъ сказать противъ нихъ дьяволъ. Если бы было запрещено критиковать философію Ньютона, то челов'вчество не могло бы имъть въ ея истинности такой полной увъренности, какую теперь имъетъ. Для насъ не существуетъ никакого другаго ручательства въ истинности какого бы то ни было мнвнія, кромв того, что каждому человъку представляется полная свобода доказывать его ошибочность, а между темъ ошибоч-

ность его не доказана. Если вызовъ на критику не принять, или если принять, но критика оказалась безсильной, то это еще нисколько не значить, что мы обладаемь истиной, - мы можемь быть еще очень далеко отъ истины, но, по крайней мъръ, мы сдълали все для ея достиженія, что только могло быть сдълано при настоящемъ состояніи челов'вческаго пониманія, - мы по крайней мъръ не пренебрегли ничъмъ, что могло раскрыть намъ истину, и если поле для критики остается открытымъ, то мы можемъ надвяться, что ошибки, какія есть въ нашемъ мненіи, будуть раскрыты для насъ, какъ только умъ человъческій сдълается способенъ къ ихъ раскрытію, а покамъсть имъемъ основание думать, что на столько приблизились къ истинъ, на сколько это возможно для насъ въ данную минуту. Вотъ только до какой степени человъкъ достигаетъ знанія истины, и вотъ единственный путь, которымъ онъ можетъ достигать этого знанія.

Странно, что люди обыкновенно признаютъ значеніе аргументовъ, приводимыхъ въ пользу свободной критики, и въ тоже время упрекаютъ аргументаторовъ "въ крайности выводовъ", — странно, какъ они не видятъ, что если аргументы не доказываютъ крайнихъ выводовъ, то и ровно ничего не доказываютъ. Странно, какимъ образомъ могутъ утверждать, что не имъютъ никакого притязанія на непогръшимость, тъ люди, которые допускаютъ свободную критику только относительно предме-

товъ сомнительныхъ и отрицають ее относительно извъстныхъ принциповъ или доктринъ на томъ основаніи, что эти принципы или доктрины несомнънны, т. е. на томъ основаніи, что для нихъ несомнънна ихъ истинность. Признавать что либо несомнъннымъ и запрещать опроверженія, когда оказывается хотя одинъ человъкъ, желающій опровергать, — не значитъ ли это себя и тъхъ, кто съ ними одного мнѣнія, признавать судьями несомнънности, и притомъ такими судьями, которые судятъ, не выслушавъ противной стороны.

Въ нашъ въкъ, который обыкновенно описывають какъ лишенный въры и вибств съ темъ напуганный скептицизмомъ, люди не столько увърены въ истинности своихъ мненій, сколько, въ томъ, что не знали бы что дёлать, если бы ихъ не имёли,въ нашъ въкъ притязание какого либо мнънія на охрану отъ гласной критики основывается собственно не на его истинности, а скорже на значеніи его для общества. Утверждають, что некоторыя верованія столь полезны, чтобъ не сказать необходимы для общаго блага, что охранять ихъ для правительства не менве обязательно, какъ и охранять какіе либо другіе общественные интересы, - что когда грозитъ опасность в рованіямъ, которыя имъютъ важное значение для общественнаго блага и, следовательно, которыхъ охранение составляетъ прямую обязанность правительства, то правительства не только могутъ съ полнымъ основаниемъ, но даже обязаны действовать по своему мне-

нію, подтверждаемому общимъ мнѣніемъ людей, и для оправданія своихъ дъйствій не нуждаются въ притязаніи на непогрѣшимость. Часто утверждають, и еще чаще думають, что только одни злые люди могуть желать ослабленія благодетельных для общества верованій, и что, следовательно, нътъ ничего дурнаго принимать мъры противъ злыхъ людей и воспрещать имъ то, чего только ени одни и желають. Такой взглядъ ставить оправдание ограничений свободы критики въ зависимость не отъ истинности охраняемыхъ доктринъ, а отъ ихъ полезности, и сторонники этого взгляда воображають себъ, что они такимъ образомъ отстраняютъ отъ себя упрекъ въ притязаніи быть непогръшимыми судьями мнжній, -они не видять, что такой взглядь не отстраняеть притязанія на непограшимость, а только перемащаеть его съ одного пункта на другой. Полезность какого либо мнфнія есть также предметь сужденія, и предметь столь же спорный, также подлежащій критикъ и также нуждающійся въ критикъ, какъ и самое мивніе. Утверждать, что такое-то мивніе вредно и на этомъ основаніи лишать его свободы высказываться, -- предполагаетъ такое же притязаніе на непогрѣшимость, какъ если бы дѣло шло не о вредъ или пользъ мнжнія, а объ его истинности или ложности. Неправильно утверждать, что будто можетъ быть дозволено доказывать пользу или безвредность мивнія, и запрещено только доказывать или опровергать его истинность, потому, что

истинность мижнія составляеть всегда существенную часть его полезности. Желая знать, желательно или не желательно чтобы такое-то мивніе было общепризнано, можемъ ли мы не принять при этомъ въ соображение истинно оно или ложно? По мнънію не дурныхъ, а лучшихъ людей, никакое в рованіе, противное истинъ, не можетъ быть полезно, и когда эти люди отрицають какую нибудь доктрину, которую вы признаете полезною, а онв признаютъ ложною, то на какомъ основании можете вы запретить имъ доказывать, что ложное не можетъ быть полезно? Люди, держащіеся охраняемаго вами мньнія, развів не пользуются этимъ аргументомъ, а въдь вы не находите же дурнымъ, что они не отдъляютъ вопросъ о пользъ отъ вопроса о истинности! Полезность или необходимость признанія какой либо доктрины не доказывается ли главнымъ образомъ тъмъ, что эта доктрина есть истина? Если этотъ самый существенный аргументъ въ вопросѣ о полезности той или другой доктрины дозволителенъ только одной сторонъ, а не дозволителенъ другой, то при такихъ условіяхъ споръ невозможенъ. И въ самомъ дълъ, когда законъ или общественное чувство не дозволяють оспаривать истинность какого либо мнвнія, не съ одинаковою ли нетерпимостію относятся они и къ отрицанію его полезности? Смягчать его абсолютную необходимость или положительную преступность его отрицанія—вотъ крайніе предълы того, что они считаютъ дозволительнымъ.

Чтобъ выставить еще съ большею ясностію, какое это великое зло — не дозволять выражаться мнвніямъ на томъ основаній, что мы считаемъ ихъ вредными, я перенесу нашъспоръ съ общаго тезиса на частныя примъненія и возьму для примъра тъ именно примъненія, которыя для меня наименъе благопріятны, въ которыхъ аргументъ противъ свободы мнвній, какъ по отношенію къ истинности, такъ и по отношенію къ пользѣ, признается наиболве сильнымъ. Возьмемъ для примвра ввру въ Вога, въру въ будущую жизнь, или какую хотите самую общепризнанную нравственную доктрину. Я очень хорошо знаю, что перенося споръ на такую почву, даю противъ себя большое преимущество недобросовъстному противнику, который безъ сомнънія скажеть (а вследь за нимь повторять и другіе, хотя и не по недостатку добросовъстности): "развъ вы считаете эти доктрины недостаточно несомивнными, чтобы законъ могъ взять ихъ подъ свое покровительство? Ужъ не принадлежить ли по вашему и въра въ Бога къ числу такихъ мненій, которыя намъ не дозволительно считать несомнънными, потому что это значило бы, -- какъ вы говорите -- признавать себя непограшимыми?" Позволю себа заматить на это, что я вовсе не считаю убъжденія въ истинности какого бы то ни было мнвнія или доктрины притязаніемъ на непограшимость, — я говорю только, что ръшать какой бы то ни было вопросъ за другихъ и не дозволять имъ выслушивать возраженія на это ръшеніе значить при-

знавать себя непограшимымъ судьей этого вопроса, а такое притязаніе я осуждаю и протестую противъ него со всею энергіею, хотя бы имъ охранялись и самыя дорогія для меня убъжденія. Какъ бы ни было сильно въ человъкъ убъждение не только въ ложности, но и въ вредности, -- не только въ вредности, но и (употребляя обыкновенныя въ этомъ случав выраженія, значеніе которыхъ я совершенно отрицаю) въ безнравственности и нечестіи какого либо мнінія, и еслибы даже это убъждение касательно этого мивнія раздълялось его страной или его современниками, -во всякомъ случав, лишить это мнвніе свободы высказываться будеть съ его стороны притязаніемъ на непогръшимость. И такое притязание не только не менъе опасно и не менъе предосудительно, потому что относится къ такому мнѣнію, которое признается безправственнымъ и нечестивымъ, а напротивъ, въ этихъ случаяхъ оно еще болѣе бъдственно, чъмъ въ какихъ либо другихъ. Въ такихъ-то случаяхъ именно и совершались людьми тв страшныя ошибки, которыя составляють предметъ удивленія и ужаса для потомства; къ такимъ именно случаямъ и относятся тѣ достопамятные примъры исторіи, когда сила закона употреблялась на гибель самыхъ лучшихъ людей и на искорененіе самыхъ великихъ доктринъ. Преслъдованія людей увънчивались къ несчастію полнымъ успъхомъ, и люди гибли; но нъкоторымъ доктринамъ удалось пережить преследованіе, и теперь на это ссылаются (какъ будто въ насмъшку) для оправданія преслъдованія мнъній, которыя не согласны съ этими доктринами, или не согласны съ общепринятымъ ихъ толкованіемъ.

Никогда не излишне напомнить людямъ, какъ бы часто это имъ ни напоминали, что жилъ когда то человъкъ, по имени Сократъ, котораго легальныя власти и общественное мивніе убили, какъ преступника. По общему свидетельству, та эпоха и та страна, къ которымъ онъ прунадлежалъ, были богаты индивидуальнымъ величіемъ, а самъ онъ былъ самымъ добродътельнымъ человъкомъ своего времени. Мы знаемъ, что онъ-глава и прототипъ всвхъ великихъ учителей добродвтели, которые только были послъ него, что онъ виновникъ высокаго вдохновенія Платона и утилитаріанизма, Аристотеля "i maestri di color che sannio", что онъ учитель этихъ двухъ творцовъ, какъ этической, такъ и всякой другой философіи. И что же! этотъ великій человікь, котораго всь бывшіе посл'в него великіе мыслители признавали своимъ учителемъ, котораго слава постоянно росла въ теченіи двухъ тысячельтій и превосходитъ славу всвхъ другихъ, прославившихъ его отечество, — этотъ человъкъ приговоренъ быль къ смерти и казненъ своими согражданами за безнравственность и нечестіе. Онъ былъ виновенъ въ нечестіи, потому что отрицаль боговъ, которыхъ признавало его государство; обвинитель его утверждаль, что онъ не въруетъ ни въ какихъ

боговъ. Онъ былъ виновенъ въ безнравственности, потому что его ученія и его наставленія "развращали юношество". Мы имѣемъ полное основаніе думать, что судъ совершенно добросовѣстно призналь виновнымъ въ этихъ преступленіяхъ самого лучшаго изъ людей и осудилъ его на смерть, какъ преступника.

Но есть еще примъръ судебной несправедливости, единственный впрочемъ, на который можно указать даже и послъ осужденія Сократа, не отступая отъ правильной аргументаціи, не переходя отъ болье сильнаго аргумента къ менъе сильному. Я говорю о томъ событіи, которое совершилось назадътому восемнадцать стольтій. Люди не только не узнали своего благодътеля, — они признали Его чудовищемъ нечестія, поступили съ Нимъ, какъ съ злодъемъ, и чрезъ это сами потомъ стали примъромъ нечестія самаго чудовищнаго.

Увлекаясь тёми чувствами, которыя въ настоящее время возбуждають оба приведенныя нами событія, особенно же послёднее изь нихъ,—люди обыкновенно судять крайне несправедливо о виновникахъ этихъ событій. Судя по всему, это были не дурные люди,—они были не хуже, чёмъ какими люди обыкновенно бывають, а скорѣе даже лучше; это были люди вполнѣ, или можеть быть даже нѣсколько чрезмѣрно, проникнутые религіозными, нравственными и патріотическими чувствами своего времени и своего народа,—они принадлежали къ разряду тѣхъ людей, которые во всѣ времена, не исклю-

чая и нашего, наиболъе способны прожить свой въкъ безупречно и пользуясь общимъ уважениемъ. Когда нервосвященникъ разодралъ на себъ одъяніе, услышавъ такія слова, которыя, по понятіямъ его страны, составляли самое черное изъ преступленій, то его ужасъ и его негодование были, по всей въроятности, не менъе искренны, чъмъ нравственныя и религіозныя чувства благочестивыхъ и достойныхъ людей нашего времени, -- и многіе изъ тъхъ, которые теперь приходять въ ужасъ при мысли о Раснятомъ, если бы жили въ тъ времена и родились Евреями, то сдёлали бы то же самое, что сдёлаль первосвященникъ. Не должны забывать тъ православные, которые думають, что они лучше тёхъ людей, которые побили камнями первыхъ мучениковъ, - не должны они забывать, что между бросающими каменья быль и Св. Павель.

Приведу еще одинъ примъръ, самый поразительный изъ всѣхъ, если только поразительность заблужденія измъряется мудростію и добродътелью того, кто въ него впадаетъ. Если когда либо человъкъ, облеченный властію, имълъ основаніе считать себя лучшимъ и самымъ просвъщеннъйшимъ изъ своихъ современниковъ, то таковымъ былъ, безъ сомнънія, императоръ Маркъ-Аврелій. Будучи неограниченнымъ властелиномъ всего цивилизованнаго міра, онъ всю свою жизнь былъ не только человъкомъ самой безупречной справедливости, но — чего менъе можно было ожидать отъ его стоическаго воспитанія — и человъкомъ самаго нъжнаго сердца.

Всъ тъ немногія ошибки, которыя ему приписываются, происходили отъ его снисходительности. Сочиненія его составляють самое высокое этическое произведение древняго ума, и если представляють какое различіе отъ христіанскаго ученія, то самое незначительное. И этотъ человъкъ, который былъ лучшимъ христіаниномъ во всёхъ отношеніяхъ (за исключеніемъ только погматическаго смысла этого слова), чёмъ многіе когда либо бывшіе, собственно такъ называемые, христіанскіе государи, и этотъ человъкъ преслъдовалъ христіанство. Находясь на такой умственной высоть, какую только дълали достижимой всв предшествовавшія судьбы человвчества, будучи ума самаго чуткаго и самаго либеральнаго, обладая такимъ характеромъ, что былъ способень въ своихъ сочиненіяхъ возвыситься даже до христіанскаго идеала, онъ при всемъ этомъ не поняль, что христіанство-благо для міра, а не зло. Онъ сознавалъ, что общество находится въ самомъ плачевномъ состояніи; но какъ ни было дурно это состояніе, онъ видёль, или воображаль что видить, что если еще общество сколько нибудь держится и не впадаетъ въ состояние еще болъе худшее, то благодаря въръ и уваженію къ признаннымъ божествамъ. Какъ правитель, онъ считалъ своею обязанностію охранять общество отъ окончательнаго распаденія, и не понималь какимъ бы образомъ оно могло существовать, если бы основы, на которыхъ оно держалось, были низпровергнуты. А между темъ новая религія открыто стремилась въ

ниспроверженію этихъ основъ. Следовательно, если только онъ не сознавалъ своимъ долгомъ признать эту религію, то ему должно было представляться очевиднымъ, что его прямой долгъ ее уничтожить. Христіанская теологія не убъдила его въ своей истинности или въ божественности своего происхожденія; вся эта странная исторіи о распятомъ Богъ была для него невъроятна, и онъ не могъ предвидёть, чтобы система, основанная на томъ, что для него было совершенной небылицей, имъла столь великую живительную силу, какую потомъ обнаружила, - и такимъ образомъ самый лучшій и самый добрый изъ философовъ и правителей, слѣдуя очевидному для него указанію долга, сдѣ-пался гонителемъ христіанства. По моему мнѣнію, это одно изъ самыхъ трагическихъ событій во всей исторіи.

Во всякомъ случав противно было бы справедливости и противно истинв не признать, что Маркъ-Аврелій имвлъ для преследованія христіанъ всв основанія, какія только могуть быть представлены для преследованія любаго анти-христіанскаго ученія. Изъ всвхъ людей, жившихъ въ то время, Маркъ-Аврелій быль болже способенъ, что кто пибо понять христіанство, а между темъ онъ быль убъждень, что христіанство есть ложь, что оно стремится къ разрушенію общества, и убъжденіе его было не менте искренно, что втра христіанина въ ложность и анти-общественность атеизма. Мы можемъ по крайней мтр сказать противникамъ сво-

боды мнѣнія: если вы не считаете себя людьми болѣе умными и болѣе добродѣтельными, чѣмъ Маркъ-Аврелій, —если вы не признаете за собой, чтобъ вы въ большей степени, чѣмъ Маркъ-Аврелій, обладали всею мудростію своего времени, и болѣе высоко, чѣмъ онъ, стояли надъ своимъ вѣкомъ, —если вы не сознаете, чтобы васъ одушевляла болѣе пламенная любовь къ истинѣ и болѣе пламенная къ ней преданность, чѣмъ какая одушевляла Марка-Аврелія, —то воздержитесь отъ преслѣдованія мнѣній, нодумайте о томъ, къ какимъ бѣдственнымъ послѣдствіямъ вѣра въ непогрѣшимость своего мнѣнія и мнѣнія толпы привела великаго Антонина.

Будучи обличены въ невозможности привесть какой либо аргументъ въ свою защиту, который бы въ то же время не оправдывалъ и Марка-Аврелія, враги религіозной свободы бросаются не рѣдко въ другую сторону для оправданія религіозныхъ преслѣдованій и вмѣстѣ съ Джонсономъ утверждаютъ, что гонители христіанства были правы, — что гоненіе есть испытаніе, чрезъ которое должна проходить истина и изъ которой она всегда выходитъ торжествующей, — что всѣ преслѣдованія, въ концѣ концовъ, оказываются безсильными противъ истины и, къ счастію людей, дѣйствительны только противъ вредныхъ заблужденій.

Этотъ аргументъ въ пользу религіозной нетерпимости довольно замъчателенъ, чтобы его можно было обойдти молчаніемъ.

Такая доктрина, которая оправдываетъ преследо-

ваніе исгины тімь, что противь истины безсильно всякое преследованіе, - такая доктрина, конечно, не можеть быть обвинена въ преднамъренной враждебности къ новымъ истинамъ, но мы не можемъ согласиться, чтобы она отличалась великодушіемъ по отношенію къ темъ людямъ, которые являются ихъ возвъстителями. Открыть людямъ то, чего они прежде не знали и что для нихъ въ высшей стенени важно. — доказать имъ, что они ошибались въ чемъ либо такомъ, что имфетъ существенное значение для ихъ временныхъ или духовныхъ интересовъ, это самая великая заслуга, какую только человекъ можетъ оказать своимъ ближнимъ, и те, которые разделяють мивніе Джонсона, признають, что первые христіане и реформаторы оказали человъчеству самую величайшую услугу, какая только возможна. И что же! Если этихъ благодътелей человъчества, въ воздаяние за ихъ благодъяние, предають мучительной смерти, если съ ними поступають, какъ съ самыми последними злоденим, то это не есть заблуждение, не есть бъдствие, которое человъчество должно было бы оплакивать, посыпавъ главу пепломъ, а напротивъ, по доктринъ Джонсона, это фактъ совершенно нормальный! Признать такую доктрину -- не все ли это равно, какъ если бы мы признали, что съ темъ человекомъ, который возвъщаетъ новую истину, слъдуетъ поступить такъ, какъ Локрійцы поступали съ темъ, кто предлагалъ новый законъ, - надъть ему веревку на шею и задушить его, если его предложение не будетъ немедленно же принято. Людей, которые защищають подобную доктрину, нельзя, конечно, заподозрить, чтобы они слишкомъ высоко цѣнили то благодѣяніе, которое оказываютъ человѣчеству возвѣстители новыхъ истинъ, и я полагаю, что признавать такую доктрину могутъ только тѣ люди, которые находятъ, что если и было время, когда желательны были новыя истины, то теперь это время уже прошло.

Изреченіе, что истина всегда торжествуетъ надъ преследованіемъ, принадлежить къ числу техъ странныхъ заблужденій, которыя такъ охотно повторяются людьми, что обращаются наконецъ для нихъ въ обиходную истину, не смотря на всв опроверженія, какія встрічаются противъ нихъ въ дійствительной жизни. Исторія богата прим'врами, какъ преслъдование заставляло безмолвствовать истину, и если не истребляло ее навсегда, то, по крайней мъръ, отдаляло ея торжество на цълыя столътія. Ограничусь указаніемъ на преследованія религіозныхъ мнвній. Реформація, по крайней мврв, двадцать разъ начиналась еще до Лютера, и каждый разъ была задавлена. Арнольдъ изъ Бресчіи, Фра-Дольчино, Савонарола, Альбигойцы, Вальденцы, Лолларды, Гусситы, — развѣ всѣ они не были задавлены! Даже и послъ Лютера преслъдование было вездъ успъшно, гдъ только велось настойчиво. Въ Испаніи, Италіи, Фландріи, въ Австрійской имперіи, протестантизмъ былъ вырванъ съ корнемъ; то же самое случилось бы въроятно и въ Англіи, если

бы королева Марія жила подольше, или королева Елизавета умерла пораньше. Преследование всегда удавалось тамъ, гдъ еретики не составляли изъ себя довольно сильной партіи, чтобы противостоять преследованію. Ни одинъ разсудительный человекъ не сомнъвается въ томъ, что въ Римской имперіи христіанство могло быть истреблено до корня,что если оно уцълъло и потомъ восторжествовало, то единственно потому, что преследованія были случайны, кратковременны, съ большими промежутками, а пропаганда почти совершенно свободна. Слъдовательно, это не более, какъ только пустое сантиментальничанье, утверждать, что будто истина, потому уже, что она - истина, обладаетъ такою присущею ей силою, которой не имветь заблуждение и противъ которой безсильны и тюрьмы, и костры. Обыкновенно бываеть такъ, что люди служать истинъ не съ большею ревностію, чъмъ съ какою служать и заблужденію. Преследованіе со стороны властей или даже только со стороны общественнаго мнънія дъйствуетъ одинаково успъшно противъ всякой пропаганды, будеть ли имъть эта пропаганда своею целью распространение того, что истинно, или того, что ложно. Существенное въ этомъ отношеніи преимущество истины надъ заблужденіемъ состоить только въ томъ, что, будучи задавлена, истина всегда имветь ввроятность, что съ теченіемъ времени явятся люди, которые снова вызовуть ее къ жизни, и что одно изъ такихъ ея возрожденій совпадеть когда-нибудь съ изв'єстными

условіями, которыя позволять ей, хотя на время, изб'вжать пресл'вдованій и достаточно окр'винуть, чтобы потомъ быть въ состояніи выдержать пресл'вдованіе.

Намъ могутъ сказать, что въ настоящее время не предають уже смерти проповёдниковь новыхъ мнвній, не казнять пророковъ. Правда, - еретиковъ уже болве не казнятъ, правда, - чувства, господствующія въ современныхъ обществахъ, едва ли потериять, чтобы преследование какого бы то ни было мивнія, даже самаго ненавистнаго, переходило далъе извъстныхъ предъловъ, а преследование въ этихъ пределахъ едва ли можетъ быть довольно действительно, чтобы совершенно искоренить какое нибудь мнвніе. Но это было бы съ нашей стороны лестію самимъ себъ, если бы мы стали утверждать, что въ наше время законъ уже не преслъдуеть людей за то, что они имъютъ то или другое мньніе, что мы уже совершенно освободились отъ этого позора. У насъ до сихъ поръ еще существують законы, которые опредъляють наказание за мнъние, или по крайней мъръ за выражение мнънія, и законы эти не до такой степени потеряли свое значение, примънение ихъ не до такой степени безпримърно даже и въ наше время, чтобъ мы могли считать совершенной невъроятностью, чтобъ они когда либо ожили съ полною силой. На лётнихъ ассизахъ въ 1857 году, въ графствъ Корнуалисъ, человъкъ \*)

<sup>\*)</sup> Томась Пули, Бодминскія ассизы, 31-го Іюля 1857 г.:

безупречнаго (какъ говорятъ) во всъхъ отношеніяхъ поведенія быль приговорень къ заключенію въ тюрьму на двадцать одинъ мъсяцъ за то, что написаль гдь-то на дверяхъ какія-то слова, оскорбительныя будто бы для христіанства. Около того же времени въ Ольдъ-Бейли, въ двухъ отдельныхъ случаяхъ двое \*) не были допущены до исполненія обязанности присяжныхъ, потому что прямо объявили, что не имъютъ нивакой въры, при чемъ одинъ изъ нихъ былъ грубо оскорбленъ судьею и однимъ изъ членовъ суда. Одному иностранцу \*\*), по той же причинъ отказано было въ правосудіи противъ вора. Этотъ отказъ въ правосудіи сделанъ быль на основании той легальной доктрины, что никто не можетъ быть допущенъ до свидътельства въ судъ, кто не въритъ въ Бога и въ будущую жизнь. Не равносильно ли это тому, какъ если бы прямо было признано, что люди, не върующіе въ Бога и въ будущую жизнь, стоятъ внѣ закона и лишаются нокровительства судовъ, - что можно безнаказанно грабить и оскорблять не только ихъ самихъ, но и всвхъ другихъ людей, если только бывшіе при этомъ свидътели не имъютъ извъстныхъ мнъній. Доктрина эта имъетъ своимъ основаниемъ то предположение, что клятва человъка, невърующаго въ

въ Декабръ мъсяцъ того же года онъ быль помило-

<sup>\*)</sup> Георгъ Іаковъ Голшокъ 17-го Августа 1857 г. Эду-арда Трюлау въ Іюль 1857 г. \*\*) Баронъ Глейхенъ въ полицейскомъ судъ улицы Мальбругъ, 4-го Августа 1857 г.

будущую жизнь, не имъетъ никакой цъны. Предположение это обнаруживаетъ въ его защитникахъ крайнее невъдение истории. Можно ли не знать, что по большей части тъ люди, которые своимя добродътелями и своими благими стремленіями заслужили себъ самую чистую славу, были невърующіе, какъ это свидътельствуютъ близко ихъ знавшіе. Кромъ того надо замътить, что эта доктрина сама въ себъ носить свое осуждение, сама разрушаеть свою собственную основу; исходя изъ того предположенія, что атеисты — лжецы, она допускаеть къ свидътельству тёхъ атеистовъ, которые въ самомъ дёлё лгутъ, и не допускаетъ только тъхъ, которые довольно честны, чтобы не лгать, и предпочитають лучше подвергнуть себя всвиъ тяжелымъ последствіямъ, какія имъетъ для нихъ честное выраженіе ихъ убъжденій. Доктрина, основанная на такомъ предположении, есть, безъ сомнънія, ничто иное, какъ выражение ненависти, какъ орудие преслъдованія, и при томъ орудіе, имѣющее ту отличительную особенность, что человъкъ навлекаетъ его на себя именно темъ самымъ своимъ действіемъ, которое, наоборотъ, представляетъ очевидное доказательство, что онъ такого преследованія не заслуживаетъ: человъка признаютъ лжецомъ за то самое его дъйствіе, которое, напротивъ, свидътельствуеть о его честности. Едва ли эта доктрина столько же неосновательна и по отношенію къ върующимъ, какъ и по отношению къ невърующимъ: если тотъ, кто не въритъ въ будущую жизнь, необходимо долженъ быть лжецъ, то изъ этого слъдуетъ, что тотъ, кто въритъ, не лжетъ только потому - если въ самомъ дълъ не лжетъ-что боится ада. Мы не хотимъ оскорблять виновниковъ и приверженцевъ этой доктрины, - мы не хотимъ предполагать, чтобы такое понятіе о христіанской добродътели имъло своимъ источникомъ ихъ личное сознаніе, - мы готовы признать, что это не болже, какъ лохмотье, обрывокъ прежняго времени, на который следуеть смотреть скорее не какъ на признакъ желанія преследованія, а какъ на одинъ изъ примъровъ того, столь часто встръчающагося у англичанъ, умственнато недостатка, что они находять какое то странное удовольствіе упорно отстаивать какой нибудь дурной принципъ, хотя сами давно уже стали не такъ дурны, чтобы желать дъйствительнаго его примененія. Но, къ несчастію, умственное состояніе современнаго общества не представляетъ намъ никакихъ ручательствъ, чтобы самыя даже худшія орудія легальнаго преслідованія не могли быть снова употреблены въ діло. Тъ попытки, которыя въ нашъ въкъ, по временамъ, хотя на поверхности нъсколько смущають невозмутимую тишь и гладь рутины, - эти попытки столь же часто имфють своею целію возстановленіе прежнихъ золъ, какъ и достиженіе какого либо новаго блага. То, что въ настоящее время обыкновенно превозносится, какъ возрожденіе религіи, на самомъ дълъ въ узкихъ и неразвитыхъ умахъ есть столько же возрождение религіи, какъ и возрожденіе фанатизма; въ чувствахъ нашего народа до сихъ поръ существуетъ сильная закваска нетериимости, которою всегда отличались наши средніе классы, и немного надо, чтобы вызвать эти чувства на преслъдованіе тъхъ мнъній, которыя, собственно говоря, наше общество и не переставало никогда считать заслуживающими преслъдованія \*). Именно въ этомъ,

<sup>\*)</sup> Не можеть не служить для насъ весьма важнымъ предостережениемъ та страсть къ преследованию, какую, по случаю возстанія сипаевъ, обнаружили наши соотечественники вмъстъ съ другими дурными сторонами ихъ національнаго характера. Положимъ, что неистовства фанатиковъ или шарлатановъ канедры не заслуживають вниманія; но можемъ ли мы оставаться равнодушны, когда главы Евангелической партіи открыто провозглашають, какъ принципь, которымъ следуеть руковод-ствоваться въ управлении Индусами и Магометанами, что ни одна школа, въ которой не обучають Библіи, не должна получать субсидій, и что тоть, кто не исповъдуеть христіанской въры или, по крайней мъръ, не признаеть себя христіаниномъ, не долженъ быть допускаемъ ни до какихъ общественныхъ должностей. Вотъ накъ выражался 12 Ноября 1857 года въ ръчи къ сво-имъ избирателямъ человъкъ, занимавшій должность помощника государственнаго секретаря: «терпимость со стороны британскаго правительства къ ихъ въръ (къ въръ ста милліоновъ англійскихъ подданныхъ), или, правильные скасать, къ тымъ предразсудкамъ, которые они называють своею религіей,—эта терпимость имыла то послыдствіе, что задержала возростаніе величія англійскаго имени и пом'єшала спасительному распространенію христіанства! В Вротерпимость была великимъ краеугольнымъ камнемъ нашей религіозной свободы, и намъ недозволительно такъ извращать смыслъ этого драгоценнаго слова, какъ извращаетъ его помощникъ государственнаго секретаря. Онъ, калъ видно изъ его словъ, понимаеть подъ въротерпимостію свободу христіанских въропсповъданій, которы я встимъють од-

т. е. въ мивніяхъ и чувствахъ, которыя преобладають въ нашемъ народъ по отношению къ людямъ, неразделяющимъ техъ его верованій, которыя снъ считаетъ наиболъе важными, -- именно въ этомъ и заключается причина, почему Англія до сихъ поръ еще не есть страна умственной свободы. У насъ давно уже главное зло легальныхъ преследованій н состоить именно въ томъ, что эти преследованія на самомъ дълъ суть не что иное, какъ исполненіе приговоровъ самого общества. Въ нетерпимости нашего общества и заключается главное зло, зло столь сильное, что мы чаще встрвчаемъ въ другихъ странахъ выражение мивній, которыя тамъ влекуть за собой судебное преследование, чемь въ Англіи выраженіе такихъ мніній, которыя хотя и не влекутъ за собой легальной кары, но осуждаются обществомъ. За исключениемъ людей, имъющихъ такія средства къ существованію, которыя ставятъ ихъ въ совершенную независимость отъ другихъ, за этимъ исключеніемъ, для всёхъ остальныхъ людей осуждение общества равносильно

но и то же основаніе, —терпимость христіанских ученій, которыя всё вёрять вь Искупителя. Я желаю обратить вниманіе на тоть факть, что человёкь, считавшійся способнымь занимать столь высокую должность въ правительствё нашей страны и при томъ еще при либеральномъ министерстве, утверждаеть, что вёротерпимость должна простираться только на тёхъ, кто признаеть божественность Христа. После этой глупой рёчи помощика государственнаго секретаря Англіи можно ли еще оставаться въ той иллюзіи, что будто время религіозныхъ преследованій миновало для насъ навсегда и не можеть боле возвратиться?

легальной каръ, — тутъ вся разница въ томъ, что людей не сажають за мнвнія въ тюрьму, а лишають ихъ насущнаго хлеба. Что же касается до твхъ, которые имъютъ совершенно обезпеченныя средства къ существованию и въ этомъ отношеній не нуждаются въ благосклонности къ нимъ другихъ людей или общества, то такіе люди, высказывая какое бы то ни было мнвніе, ничвив инымъ не рискуютъ, какъ развѣ только тѣмъ, что о нихъ будутъ дурно думать, дурно говорить. Такой рискъ, конечно, не предполагаетъ никакого особеннаго героизма со стороны тъхъ, кто ему подподвергается, - тутъ еще нътъ, конечно, такого зла, ради котораго можно было бы взывать ad misericordiam. Однако замътимъ при этомъ, что хотя мы теперь уже и не подвергаемъ тъхъ, кто съ нами не согласенъ, такимъ сильнымъ карамъ, какимъ подвергали ихъ прежде, но нашъ теперяшній образь д'виствія по отношенію къ нимъ едва ли не причиняетъ намъ самимъ не меньшій вредъ, чъмъ какой когда либо причиняли вствозможныя преследованія. Сократь быль преданъ смерти, но философія Сократа, какъ солнце, взошла и освътила весь умственный горизонтъ человъчества. Христіанъ бросали на събденіе львамъ, но христіанская церковь выросла могучимъ, величественнымъ деревомъ, которое переросло всв старыя деревья и заглушила ихъ своею тънью. Наша нетерпимость, чисто общественная, не убиваеть людей за мивнія, не вырываеть мивнія съ кор-

немъ, но она производитъ то, что люди скрывають свои мнвнія, или воздерживаются отъ всякаго дъятельнаго усилія къ ихъ распространенію. Въ нашъ вѣкъ, не такъ какъ прежде, мы не видимъ, чтобы каждое десятильтие или съ каждымъ новымъ поколъніемъ замътно усиливались или слабъли тъ или другія еретическія мижнія. Теперь эти мнвнія никогда не горять широкимь и яркимъ свътомъ, а только тлъютъ въ тесныхъ кружкахъ людей науки и мысли, гдф получають свое происхождение, --общее течение дель человеческихъ не озаряется болже новыми лучами свъта, ни истинными, ни ложными. Такой порядокъ вещей многіе находять совершенно удовлетворительнымъ. такъ какъ онъ охраняетъ внвшній покой господствующихъ мивній, не прибвгая для этого къ непріятной процедурів сажать людей въ тюрьмы или подвергать ихъ какимъ либо карамъ, и въ то же время не запрещаеть совершенно д'ятельность мысли темъ людямъ, которые страдаютъ болезнію мышленія: онъ сохраняеть покой въ умственномъ мір'в и предоставляеть наибол'ве ручательствъ, что н завтра все будетъ идти также, какъ шло сегодня. Но поклонники этого порядка вещей забывають, какою дорогой ценой покупается это умственное замиреніе: ради него мы жертвуемъ всёмъ нравственнымъ мужествомъ человъческаго ума. Такія условія жизни, когда самые д'вятельные и самые пытливые умы находять нужнымь скрывать настоящіе принципы и основанія своихъ убъжденій

и, обращаясь къ обществу, связывать свои убъяденія съ такими посылками, отъ которыхъ внутренно давно уже отреклись, - такія условія жизни не могутъ, конечно, образовать такихъ прямыхъ, мужественныхъ характеровъ, такихъ сильныхъ, логическихъ умовъ, какими нъкогда славился умственный міръ. При этихъ условіяхъ мы находимъ только такихъ людей, которые раболёнствуютъ предъ тёмъ, что существуетъ, -- или же только такихъ прислужниковъ истины, которые не служать истинъ прямо тёми аргументами, которые убёдили ихъ самихъ, а соображають свою аргументацію съ требованіями своихъ слушателей. Тѣ же люди, которые не могутъ раболенствовать, или которые не хотять подчинять истину требованіямъ толпы, - тъ люди вынуждены съуживать свои мысли и стремленія такими предметами, о которыхъ можно говорить не затрогивая принциповъ, т. е. тъми мелкими практическими предметами, которые сами собой нашли бы свое разръшение при сильной и широкой умственной жизни, и которые не могутъ достигнуть разръшенія, пока люди не будутъ прямо и сміло относиться ко всёмъ великимъ вопросамъ человёческой жизни, потому что безъ этого невозможна сколько нибудь сильная и широкая умственная жизнь.

Тѣ, которые не видятъ въ этомъ порядкѣ вещей ничего дурного, должны бы были прежде всето принять во вниманіе, что при этомъ порядкѣ еретическія мнѣнія никогда не подвергаются полному и всестороннему обсужденію, и что тѣ изъ

этихъ мниній, которыя никогда не были бы въ состояніи выдержать подобнаго осужденія, хотя и не распространяются, но тъмъ не менъе существують. Притемъ, общественное осуждение, тяготъющее надъ всякаго рода изследованиемъ, которое несогласно въ своихъ выводахъ съ ортодоксіей, дълаетъ главнымъ образомъ вредъ собственно не еретикамъ, а, напротивъ, тъмъ, кто въренъ ортодоксіи: для нихъ, главнымъ образомъ, оно и составляетъ препятствіе къ умственному развитію и сковываеть ихъ умъ страхомъ впасть въ какую нибудь ересь. Сколько людей случается намъ встрвчать, которые съ робкимъ характеромъ соединяють въ себъ самыя высокія дарованія, и какъ исчислить ту великую потерю, какую несетъ міръ отъ того, что эти люди не имѣютъ довольно мужества, чтобы идти по указанію какой нибудь смёлой, сильной и независимой мысли а находятся постоянно подъ вліяніемъ страха, чтобы такая мысль не привела ихъ къ выводамъ, которые могли бы быть признаны антирелигіозными или безнравственными? Между этими людьми находимъ мы неръдко такихъ, которые отличаются самою высокою добросовъстностію, самымъ тонкимъ, проницательнымъ умомъ, и которые, будучи не въ состояніи заставить умолкнуть свой разумъ, проводять всю жизнь въ томъ, что пробавляются пустою софистикой и тратять вев свои силы въ попыткахъ, часто совершенно безплодныхъ, согласить съ ортодоксіей указанія своей совъсти и своего разума. Какихъ бы вели-

кихъ дарованій человъкъ ни былъ, не можетъ онъ сдёлаться великимъ мыслителемъ, если не признаетъ первымъ своимъ долгомъ — следовать указаніямъ разума, къ какимъ бы выводамъ разумъ его ни приводилъ. Истина даже более выигрываетъ отъ заблужденій тіхъ людей, которые, имін надлежащую подготовку, мыслять самостоятельно, чемь отъ правильнаго сужденія тёхъ, которые имёютъ правильныя мивнія только потому, что сами не дерзають мыслить. Не для того исключительно и не для того главнымъ образомъ необходима свобода мысли, чтобы могли образоваться великіе мыслители; напротивъ, она въ такой же степени и даже еще въ большей необходима для того, чтобъ сдёлать для людей вообще достижимою ту степень умственнаго развитія, къ какой они способны. Бывали и снова могутъ явиться великіе мыслители и при общемъ умственномъ рабствъ; но при этомъ рабствъ никогда не было и не можетъ быть умственно развитаго народа. Если какой народъ достигалъ когда большей или меньшей степени умственнаго развитія, то единственно потому, что, по крайней мізрв, хотя на время, быль свободень отъ страха предъ еретическими мненіями. Но тамъ, где принципы стоять внъ критики, гдъ обсуждение величайшихъ вопросовъ человвческой жизни считается завершеннымъ, тамъ нельзя надвяться, чтобы могла когда нибудь развиться такая умственная деятельность, какою ознаменовались некоторыя историческія эпохи. Только въ тѣ времена, когда критика

свободно относилась къ самымъ важнымъ предметамъ, способнымъ возбуждать энтузіазмъ въ людяхъ. только въ тв времена и существовала значительная умственная деятельность, которая давала иногда такой сильный толчекъ всей умственной жизни народа, что даже люди самыхъ обыкновенныхъ способностей въ большей или меньшей степени достигали достоинства мыслящихъ существъ. Такой примъръ представляетъ намъ положение Европы во времена, непосредственно следовавшія за реформаціей. Другой примъръ - философское движеніе во второй половинъ восьмнадцатаго стольтія, которое впрочемъ ограничилось только континентомъ и, притомъ, только образованнымъ классомъ общества. Наконецъ третій примъръ — умственное движеніе въ Германіи во времена Гете и Фихте. Всѣ эти три эпохи существенно различны по идеямъ, но имъютъ то сходство, что умственная жизнь ихъ была свободна отъ ига авторитетовъ, прежній умственный деспотизмъ былъ ниспровергнутъ, а новый еще не успълъ установиться. Умственная дъятельность этихъ эпохъ и сделала Европу темъ, чемъ она есть теперь: ей Европа обязана всемъ улучшеніемъ, всёмъ своимъ прогрессомъ какъ въ умственной жизни, такъ и въ учрежденіяхъ. Съ нъкотораго времени стали появляться признаки, свидътельствующіе, что движеніе, сообщенное жизни умственной деятельностію этихъ эпохъ, истощило уже свои силы и близко къ совершенному замиранію, а новаго возрожденія умственной жизни

нельзя ожидать, пока не будемъ имъть умственной свободы.

Перейдемъ теперь къ другой гипотезѣ; предположимъ, что преслѣдуемое мнѣніе есть заблужденіе, а охраняемое есть истина, и посмотримъ,
какія послѣдствія имѣетъ признаніе истины недоступною для свободной критики. Какъ бы человѣкъ ни былъ твердъ въ своихъ убѣжденіяхъ,
какъ бы онъ ни былъ нерасположенъ допустить
предположеніе, что его убѣжденіе можетъ быть
ошибочно, но не можетъ же онъ быть равнодушенъ, когда то, что онъ считаетъ истиною, по
причинѣ своей недоступности для свободной, всесторонней, безстрашной критики, превращается изъ
живой истины въ мертвую догму.

Есть люди (къ счастію теперь ихъ меньше, чъть было прежде), которые находять совершенно достаточнымъ, если человъкъ исповъдуетъ то, что есть истина, хотя бы при этомъ онъ не имълъ ни малъйшаго понятія объ основаніяхъ этой истины, былъ бы не въ состояніи защитить ее противъ самыхъ даже поверхностныхъ возраженій. Имъя извъстный стедо, подобные люди обыкновенно думаютъ, что если дозволить разсуждать объ этомъ стедо, то изъ этого не можетъ выйти ничего добраго, а выйдетъ одно зло. При преобладающемъ вліяніи такихъ людей почти невозможно, чтобы господствующее мнѣніе могло встрѣтить обдуманное, сознательное отрицаніе, но оно весьма легко можетъ подвергнуться отрицанію совер-

шенно необдуманному, ни на чемъ неоснованному; ръдко бываетъ возможно совершенно прекратить мысли всякій доступь къ обсужденію какого нибудь предмета, и какъ только мысль успъваетъ проложить себъ путь такъ или иначе, то истина, составляющая только предметь вфры и не ставшая убъжденіемъ, оказывается, обыкновенно, не въ состояни выдержать самаго даже поверхностнаго аргумента. Но положимъ, что это не такъ,положимъ, что истина, не дёлаясь предметомъ убъжденія, а какъ предметь въры, какъ предразсудокъ, столь сильно укореняется въ человъческомъ умъ, что противъ нея безсильны всякіе аргументы, -- но развъ это есть знаніе истины? развъ такое знаніе можеть назвать знаніемъ мыслящее существо? И наконецъ развъ такая истина не есть то же суевъріе, съ тою только разницей, что суевъріе въ этомъ случав облекается въ такія слова, которыя выражав тъ истину?

Если мы признаемъ, что люди должны совершенствовать свои умственныя способности, — чего протестанты по крайней мъръ не отрицаютъ, то надъ чъмъ же и упражняться этимъ способностямъ, какъ не надъ тъми предметами, которые считаются столь важными для людей, что признается необходимымъ, чтобы люди имъли о нихъ установившіяся мнънія? Если не всякое знаніе имъетъ одинаковое значеніе для нашего умственнаго совершенствованія, то не первое ли мъсто въ этомъ отношеніи принадлежитъ знанію того, что мы признаемъ истиной. Признавая деломъ первой важности, чтобы люди имъли правильныя сужденія объ извъстныхъ предметахъ, не должны лимы признать не менъе важнымъ и то, чтобы они были въ состоянім защитить свои сужденія по крайней мірь противъ самыхъ обыкновенныхъ возраженій. Намъ могутъ возразить, "что обучаютъ не только мнвніямъ, "но и основаніямъ этихъ мнівній. Если мнівнія объ "извъстныхъ предметахъ не подвергаются оспарива-"нію, то изъ этого вовсе не слъдуеть, чтобы люди "должны были не иснимать ихъ, а только заучивать, "какъ попугаи. Знаніе геометріи состоить не въ "томъ, чтобы выучить наизусть теоремы, а въ томъ, "чтобы понимать ихъ и умъть ихъ доказывать, но "никто не станетъ утверждать, что люди не знаютъ "основаній геометрическихъ истинъ, потому что не "слыхали никогда никакихъ возраженій на нихъ, "не встречали никакихъ попытокъ ихъ опровергнуть. "Относительно такого предмета, какъ математика, подобное знаніе, конечно, есть полное знаніе: въ этомъ и состоить особенность математическихъ истинъ, что тутъ всв аргументы-на одной сторонь, что туть ньть возраженій и, слыдовательно, не можетъ требоваться никакихъ отвътовъ на возраженія. Но въ такихъ предметахъ, относительно которыхъ возможны различныя мнёнія, истина получается не иначе, какъ чрезъ сравнение противоположныхъ аргументовъ. Даже при изучении природы, и здёсь всегда возможны различныя объяспенія однихъ и тіхъ же фактовъ, возможна теорія

геоцентрическая и теорія геліоцентрическая, возможна и теорія флогистона и теорія кислорода, -и чтобы признать которую нибудь изъ нихъ истинною, надо доказать, что другая не есть истина, а пока это не доказано, или пока мы не знаемъ, какъ это доказывается, то, признавая одну изъ нихъ истинной, не знаемъ, значитъ, основаній мивнія, котораго держимся. Если же мы обратимся къ предметамъ, несравненно болъе сложнымъ, каковы: нравственность, религія, политика, общественныя отношенія и вообще вопросы человъческой жизни, то мы увидимъ, что три четверти аргументовъ, на которыхъ основывается извъстное мивніе, заключается ни въ чемъ иномъ, какъ въ опровержении того, что можетъ служить основаніемъ для другого несогласнаго съ этимъ мненія. Говорять, что Цицеронь всегда изучаль тезисъ своего противника съ такимъ же, если не съ большимъ вниманіемъ, чёмъ свой собственный тезисъ. Такъ поступалъ величайшій послѣ Демосоена ораторъ древности для достиженія ораторскаго успёха; такъ же долженъ пуступать каждый, кто изучаетъ предметъ, для достиженія истины. Тотъ, кто знаетъ объ извъстномъ предметъ только свое собственное о немъ мненіе, тоть еще знаеть весьма немного, и какъ бы ни были хороши основанія его мнінія, даже если бы никто не могъ ихъ опровергнуть, но если онъ въ то же время и самъ не можетъ опровергнуть основаній противнаго мнвнія, или даже вовсе и не знаетъ ихъ, то и не

имъетъ, значитъ, никакого основанія предпочитать одно мивніе другому. Двиствуя раціонально, онъ должень въ такомъ случав воздержаться отъ опрометчиваго суждение, а если поступить иначе, то, значить, онь, или подчинится какому нибудь авторитету, или же приметъ то мнвніе, къ которому чувствуетъ особую наклонность, — какъ это обыкновенно и дълаетъ большая часть людей. Недостаточно слышать аргументы противнаго межнія от учителей другого мнінія, которые обыкновенно представляють ихъ на свой манеръ, сопровождая эти аргументы томъ, чомъ, по ихъ мнонію, они опровергаются. Не этимъ путемъ можетъ достигнуть человъкъ дъйствительнаго знанія аргументовъ противнаго мнинія, и не этимъ путемъ можетъ онъ оценить ихъ надлежащимъ образомъ. Онъ долженъ слышать ихъ отъ твхъ самыхъ людей, которые признають ихъ силу, которые убъждены въ истинности того мижнія, которое на нихъ основывается, и одушевлены стремленіемъ доказать его истинность, — онъ долженъ знать эти аргументы въ ихъ самой сильной, самой убъдительной формъ,долженъ знать тв затрудненія, какія встрвчаеть истина, во всей ихъ силъ, а иначе онъ никогда не овладветь вполнъ тою частію истины, которая ихъ опровергаетъ. Въ такомъ именно состоянии и находятся девяносто девять на сто изъ числа такъ называемыхъ образованныхъ людей, и даже изъ числа тьх, которые умьють весьмакраснорьчиво защищать вои митнія. Заключенія ихъ могуть быть истинны и

могуть быть ложны на такомъ основании, которое имъ даже и неизвъстно. Они никогда не становятся на точку зрвнія твхъ людей, которые думають иначе, чёмъ они, никогда не вникаютъ надлежащимъ образомъ въ то, что могутъ сказать ихъ противники, и следовательно, говоря въ строгомъ смысль, не знають даже и той доктрины, которую сами защищають; не знають тёхъ частей этой доктрины, которыми объясняются и оправдываются остальныя ея части, тёхъ основаній, которыя показывають, какимь образомь факты, повидимому, совершенно между собою несогласимые, на самомъ дёлё нисколько другъ другу не противорвчать, или почему изъ двухъ противныхъ другъ другу и повидимому равносильныхъ аргументовъ следуеть отдать предпочтение тому, а не другому. Имъ, обыкновенно, не извъстна вся та часть истины, которая собственно и опредъляетъ сужденіе людей, вполн'в ею влад'вющихъ. Только тотъ вполнъ знаетъ истину, кто съ равнымъ вниманіемъ и съ равнымъ безпристрастіемъ изучалъ всь различныя мнжнія и равно уясниль себь всь аргументы всёхъ различныхъ мнёній. Это до такой степени существенно необходимо для действительнаго пониманія нравственных вопросовъ и вообще вопросовъ человъческой жизни, что если бы истина не имъла противниковъ, то необходимо было бы предположить, что противники существують, и самому себъ противопоставить самые сильные аргументы, какіе только можеть изобрѣсть самый ловкій адвокать діавола.

Для того, чтобы ослабить силу представленныхъ нами соображеній, противники свободнаго выраженія мивній могуть замітить, что ніть никакой необходимости въ томъ, чтобы всё люди знали и понимали все, что можетъ быть сказано рго или contra ихъ мнвній философами и теологами, - что всвиъ людямъ вообще нътъ надобности умъть обличать искаженія или софизмы искуснаго противника, -- довольно, если только некоторые изъ нихъ будутъ способны на это, и такимъ образомъ ничто не будеть оставаться безъ опроверженія, что только можетъ ввести въ заблуждение людей необразованныхъ, - простымъ же людямъ достаточно знать главныя основанія истины, а остальное они могутъ принять на въру, и сознавая, что не имъютъ ни знанія, ни таланта, чтобы разр'єшить встр'єтившееся затрудненіе, могутъ положиться на то, что эти затрудненія уже опровергнуты или могутъ быть опровергнуты тёми, кто этимъ спеціально занимается.

Но если мы даже сдёлаемъ всевозможные уступки въ пользу этой доктрины, какихъ только могутъ пожелать отъ насъ люди, довольствующеся наименьшею степенью пониманія того, во что вёрятъ, то и въ такомъ случав представленныя нами соображенія въ пользу свободнаго выраженія мивній нисколько не утратятъ своей силы. Такъ какъ эта доктрина признаетъ, что люди должны имвть раціональную уверенность въ томъ, что всё

возраженія противъ признаваемыхъ ими истинъ удовлетворительнымъ образомъ опровергнуты. Но какимъ же образомъ могутъ быть опровергнуты возраженія, когда онъ не могуть быть высказаны? Какъ можемъ мы знать, что возражение удовлетворительно опровергнуто, если неудовлетворительность опроверженія не можеть быть указана? Если не нублика, то но крайней мфрф тф философы и богословы, которымъ предназначено опровергать возраженія, должны вполн' знать то, что опровергаютъ; но возможно ли это для нихъ, если эти возраженія не могуть быть свободно высказаны со всею силою убъжденія, какая только имъ доступна. Католическая церковь разръшаеть это затруднение на свой манеръ. Она раздъляетъ людей на два разряда: однимъ дозволяется убъждаться въ истинъ ихъ доктринъ, а другіе обязаны принимать ихъ на въру. Ни тъмъ, ни другимъ, конечно, свобода мысли равно не дозволительна; но духовенству, или той части духовенства, которая признается заслуживающей доверія, дозволительно и даже похвально знакомиться съ аргументами противниковъ, для того чтобы опровергать ихъ, - оно можетъ читать для этой цъли еретическія книги, прочіе же ихъ не иначе могутъ читать, какъ по особому спеціальному разрешенію, которое получить весьма трудно. И такъ, католическая церковь признаеть, что учителямъ ея доктринъ полезно знать мивнія противниковъ, но отвергаетъ пользу этого знанія для всего остальнаго міра, — она даеть своимъ избраннымъ болье

широжое умственное образование, но не большую степень умственной свободы, чёмъ массамъ. Такимъ образомъ достигаеть она той степени умственнаго совершенствованія, которая ей нужна для ея целей: конечно, образование безъ свободы не можетъ создать широкихъ и либеральныхъ умовъ, но оно создаетъ искусныхъ nisi prius адвокатовъ, что ей и нужно. Но такъ можетъ поступать только одна католическая церковь; протестантскія же страны лишены этого средства, такъ какъ протестантизмъ, по крайней мере въ теоріи, признаеть, что каждый самъ на себъ несетъ отвътственность въ выборъ религіи и ни въ какомъ случав не можетъ сложить ее на своихъ учителей. Кромъ того, при теперешнемъ состояніи міра, практически невозможно устроить такъ, чтобы сочиненія, читаемыя образованными людьми, не могли быть читаемы и людьми необразованными: слъдовательно, если учителя человъчества должны имъть полное знаніе всего, что должны знать, то надо установить полную свободу писать и печатать все, безъ всякаго ограниченія.

Впрочемъ, если бы зло отъ несвободы мнѣній, когда охраняемыя мнѣнія истинны, ограничивалось только тѣмъ, что люди не знаютъ основаній того, что считаютъ истиной, то могли бы подумать, что отсутствіе свободы есть зло только по отношенію къ умственному развитію, а не по отношенію къ нравственности, — что оно нисколько не ослабляетъ нравственнаго достоинства мнѣній, т. е. того достоинства, которое измѣряется ихъ вліяніемъ на характеры

людей. Но на самомъ дълъ совствиъ не то. На самомъ дълъ, вслъдствие несвободы митий, люди не только не знаютъ основания того, что признаютъ истиной, но самая эта истина утрачиваетъ для нихъ всякий смыслъ, — выражающия ее слова перестаютъ возбуждаютъ только отчасти, которыя ими первоначально выражались. Пропадаетъ живое сознание, живая въра, и отъ всей истины ничего не остается, кромъ нъсколькихъ фразъ повторяемыхъ изъ одной привычки, а если и остается что, то развъ только скорлупа или шелуха, а самая эссенция гибнетъ. Этотъ фактъ имъетъ великое значение въ истории человъчества и поэтому требуетъ самого внимательнаго разсмотръния.

Мы встрвчаемъ этотъ фактъ въ исторіи почти всёхъ этическихъ доктринъ и всёхъ религіозныхъ върованій. Для первыхъ учителей и для непосредственныхъ ихъ учениковъ доктрины и върованія полны смысла и жизни. Ихъ смыслъ воспринимается людьми съ не меньшею, и можеть быть даже съ большею силою, съ болве полнымъ сознаніемъ, пока длится борьба о преобладаніи надъ другими доктринами или върованіями. Потомъ онъ или достигаютъ преобладанія и становятся общепризнанною истиной, или же ихъ прогрессъ останавливается, он'в вступають въ обладание темъ, что завоевали, и далве уже не распространяются. По мврв того, какъ выясняется тотъ или другой изъ этихъ результатовъ, возбужденные ими споры слабъютъ и постепенно замирають. Наконець. онв занимають

извъстное мъсто, если не какъ общепризнанныя истины, то какъ терпимыя секты или терпимыя отступленія отъ общаго мижнія: тогда онж уже болье никого не обращають, ихъ исповъдують только тъ, кто получаетъ ихъ по наслъдству, --обращение въ нихъ людей, исповъдующихъ другія доктрины и върованія, становится явленіемъ столь ръдкимъ, столь исключительнымъ, что учителя ихъ перестають наконець и заботиться объ этомъ. Вивсто того, чтобы быть, какъ въ первое время, въ постоянномъ напряжения для защиты себя или для достиженія преобладанія надъ другими, онв впадають въ инерцію, не слушають, если только могуть не слушать, никакихъ противъ себя аргументовъ, и не безпокоятъ своими аргументами тъхъ, кто съ ними не согласенъ (если только такіе есть). Съ этого момента и начинаетъ вымирать бывшая въ нихъ живая сила.

Мы часто слышимъ отъ учителей разныхъ върованій жалобы на то, какъ трудно поддерживать въ умахъ върующихъ живое сознаніе истины, какъ трудно достигать того, чтобы истина проникла въ ихъ сердце и дъйствительно руководила ихъ поступками. Но мы не встръчаемъ подобныхъ жалобъ, пока върованія еще не закончили своей борьбы за существованіе: тогда даже самые слабые ихъ бойцы знаютъ и чувствуютъ то, за что сражаются, знаютъ, чёмъ ихъ доктрина отличается отъ другихъ доктринъ. Въ этотъ періодъ, который одинаково переживаютъ всё върованія, не мало встръчается

людей, которые реализировали основные принципы своей вёры во всёхъ формахъ мысли, взвёсили и разсмотрѣли ихъ со всѣхъ важныхъ сторонъ и опытомъ вполнъ извъдали вліяніе, какое можеть произвести ихъ въра на человъка, вполнъ убъжденнаго въ ея истинности. Но когда эта въра становится предметомъ, передаваемымъ по наслъдству, когда она принимается пассивно, а не активно, когда исповъдующій ее не вынуждень болье, какъ въ первое время, напрягать всв силы своего ума для разръшенія вопросовъ, которые она возбуждаеть, тогда начинаеть обнаруживаться въ върующихъ прогрессивно возростающая наклонность держаться исключительно формуль, забывая ихъ смыслъ, или относиться къ этому смыслу тупо и бездъйственно; въ нихъ замираетъ мало по малу потребность возводить доктрину въ сознание и реализировать ее въ действительной жизни, и доктрина утрачиваетъ наконецъ всякую связь съ ихъ внутренней жизнію. Тогда и совершается съ людьми то, что въ настоящее время едва ли не совершилось съ большинствомъ людей: религіозное върованіе становится для внутренней жизни человъка какъ нъчто внёшнее, какъ будто кора, которая охраняетъ ее отъ всъхъ вліяній, обращающихся къ висшимъ свойствамъ нашей природы, - вся его сила заключается какъ будто въ томъ, что оно не допускаетъ никаких ъ живыхъ убъжденій, — будучи мертво и для ума и для сердца, оно болъе ничего не дълаетъ, какъ только охраняетъ ихъ пустоту.

До какой степени даже тв доктрины, которыя по внутреннему своему содержанію въ высшей степени способны имъть надъ людьми самое сильное вліяніе, до какой степени даже и эти доктрины могутъ превращаться въ пустую въру, совершенно мертвую для внутренней жизни человъка, для его понятій, — приміромъ этому можеть служить то значеніе, какое доктрины христіанства им'ть въ настоящее время для большинства върующихъ. Я разумью подъ христіанствомъ то, что подъ нимъ разумъютъ всъ церкви и секты, - правила и наставленія, заключающіяся въ Новомъ Завътъ. Всъ, носящіе имя христіанъ, признаютъ, что эти правила и наставленія священны, что онъ суть законъ, а между тъмъ едва ли будетъ преувеличениемъ сказать, что изъ тысячи такъ называемыхъ христіанъ не найдете ни одного, который бы руководился ими въ своихъ сужденіяхъ и поступкахъ. Върующій нашего времени руководится въ жизни не тъмъ, что признаетъ священнымъ закономъ, а тъмъ, что есть обычай его народа, его класса, его секты. Предъ нимъ, съ одной стороны, собрание нравственныхъ правилъ, которыя, какъ онъ въруетъ, даны ему непограшительною мудростію, дабы онъ руководился ими въ земной жизни, — а съ другой стороны предъ нимъ собраніе сужденій и правилъ, сложившихся непосредственно практикою жизни, которыя иногда согласны съ священными правилами, а иногда и несогласны, иногда даже совершенно противорвчать имъ и вообще представляють собою компро-

миссъ между христіанской вёрой и между земными интересами и побужденіями: первымъ онъ воздаетъ поклоненіе, а вторыя онъ исполняетъ. Всъ христіане върують, что блаженны бъдные и нищіе духомъ, всв плачущіе и страждущіе въ этомъ мірь, — что легче верблюду пройдти сквозь игольное ухо, чёмъ богатому войдти въ царствіе небесное, — что не должны они осуждать другихъ, для того чтобъ ихъ самихъ не осудили, — что не надо божиться, — что ближняго надо любить, какъ самого себя, - что если кто взяль у васъ верхнюю одежду, то отдайте ему и кафтанъ, - что не надо заботиться о завтрашнемъ днъ, - что если хотятъ быть совершенны, то должны продать все, что имфють и раздать бъднымъ. И когда они говорять, что върують въ эти доктрины, они нисколько не лгутъ, они говорятъ совершенно искренно, -- они въруютъ въ нихъ такъ, какъ обыкновенно человъкъ въруетъ въ то, что предъ нимъ постоянно превозносятъ, но о чемъ никто никогда не разсуждаетъ: это — не та живая въра, которая бы управляла жизнію человъка, а въра мертвая. Собственно же говоря, эти доктрины составляють предметь въры не болье, какъ на столько, на сколько въ обычать ихъ исполнять, въ чистотъ же своей онъ употребительны въ настоящее время только какъ орудіе противъ противниковъ; ихъ обыкновенно выставляютъ (если только есть возможность къ тому), какъ причину поступка, когда человъкъ сдълаетъ что нибудь похвальное, утверждають, что человъкъ потому будто бы и поступилъ хорошо, что ихъ исповедуетъ. Если бы кто вздумалъ напомнить, что доктрины эти требуютъ многаго такого, чего христіане нашего времени не имъютъ даже и въ помыслахъ, то это напоминание поведетъ развъ только къ тому, что напоминающій навлечеть на себя все нерасположение, съ какимъ обыкновенно люди относятся къ человѣку, въ которомъ видятъ притязание быть лучше, чъмъ они. Въ нашъ въкъ христіанскія доктрины не имъютъ болье никакой власти надъ върующими въ нихъ, никакого вліянія на ихъ умы. Вфрующіе не перестають еще съ привычнымъ уваженіемъ произносить тѣ слова, въ которыхъ выражаются признаваемыя ими доктрины, но слова эти уже более не пробуждають въ нихъ того чувства, которое бы воспринимало самый смыслъ сдовъ, возводило его въ сознание и такимъ образомъ дълало бы его руководителемъ жизни. Когда върующему предстоитъ ръшиться на какой нибудь поступокъ, онъ обыкновенно справляется съ тъмъ, что дълаетъ А., что дълаетъ Б., и это служитъ ему указаніемъ, на сколько долженъ онъ исполнять исповедуемыя имъ доктрины.

Не подлежить сомнѣнію, что не такъ было у первоначальныхъ христіанъ. Если бы христіанство и въ первое время было тѣмъ же, чѣмъ оно теперь, то никогда не сдѣлалось бы оно изъ ничтожной секты презираемаго народа религіею Римской имперіи. Когда враги христіанъ говорили о нихъ: "смотри, какъ эти люди любятъ

другъ друга" (такого замъчанія теперь никто не сдвлаеть), тогда, конечно, у этихъ христіанъ было болъе живо сознание своихъ върований, чъмъ какое мы встрвчаемъ въ последующія времена. Упадку живаго сознанія христіанство, по всей вфроятности. главнымъ образомъ и обязано темъ, что въ настоящее время дълаетъ такъ мало успъховъ, -- оно болъе почти уже не распространяется и до сихъ поръ, послѣ восемнадцати стольтій существованія, признается только почти одними европейцами и потомками европейцевъ. Даже люди самые религіозные, самые строгіе ревнители своихъ в врованій, проникнутые самымъ глубокимъ, какое только теперь встръчается между людьми, сознаніемъ, по крайней мъръ, нъкоторыхъ своихъ доктринъ, -- даже и эти люди, обыкновенно, обнаруживають дъйствительно живое, говоря сравнительно, сознание только той части доктрины, какую они получили отъ какого нибудь Кальвина, Нокса, или вообще отъ человъка, болъе или менъе подходящаго къ нимъ по своему характеру; изреченія же Христа существують при этомъ въ ихъ умѣ какъ бы нассивно, едва ли производя на нихъ большое дъйствіе. чъмъ какое вообще способны производить на человъка слова, исполненныя столь высокаго духа любви и кротости. Конечно, мы можемъ привести много причинъ для объясненія, почему именно доктрины, составляющія знамя того или другаго ученія, сохраняють большую жизненную силу, чёмъ тё доктрины, которыя общи всёмъ имъ, почему относительно ихъ учители въры обнаруживаютъ большую ревность; но какія бы причины мы ни приводили, во всякомъ случат главная причина заключается въ томъ, что сектантскія доктрины чаще подвергаются нападеніямъ и чаще требуютъ защиты: когда въ полѣ нѣтъ болѣе враговъ, то обыкновенно бываетъ такъ, что и учителя и ученики засыпаютъ на своемъ посту.

Говоря вообще, изложенное нами замъчание одичаково върно относительно всякаго рода доктринъ, которыя передаются отъ одного къ другому по преданію, а не только относительно доктринъ нравственныхъ или религіозныхъ. Во всёхъ языкахъ, во встхъ литературахъ находимъ мы множество изрѣченій, заключающихъ въ себѣ выводъ изъ жизненнаго опыта; изръченія эти составляють для всъхъ несомивниую, очевидную истину, -- ихъ всъ знають, всв повторяють, всв признають ихъ истинными, а между тымь то, что въ нихъ выражается, дли большей части людей не прежде дълается живою истиной, какъ когда уже ихъ тому научить болье или менье горькій опыть. Какъ часто человъкъ, подвергаясь бъдствію или неудачъ, припоминаетъ какую нибудь поговорку или изръченіе, которое онъ такъ часто слышаль и такъ часто повторяль въ своей жизни и которое предохранило бы его отъ бъдствія, если бы онъ и прежде сознаваль его такъ же, какъ сознаеть теперь! Этому, конечно, могутъ быть и другія причины, а не только отсутствие критики: есть такія истины, которыя человъкъ не иначе можетъ вполнъ сознать, какъ путемъ личнаго опыта. Но даже и такого рода истины были бы болъе и лучше понимаемы, человъкъ глубже бы проникался ими, если бы ему случалось слышать разсуждение о нихъ тъхъ людей, которые ихъ сознаютъ. Вообще люди имъютъ бъдственную для нихъ наклонность безучастно относиться къ тому, что представляется имъ несомнънымъ, и эта наклонность, обыкновенно, бываетъ причиною большей части ихъ ошибокъ. Одинъ современный намъ писатель очень хорошо описалъ этотъ "глубокій сонъ установившагося мнѣнія".

Но неужели же (могутъ мнѣ сказать) разногласіе въ мнѣніяхъ есть необходимое условіе истиннаго знанія? Неужели необходимо, чтобы одна часть человѣчества оставалась въ заблужденіи, для того чтобы другая была способна сознавать истину? Неужели люди утрачиваютъ истину, какъ скоро она дѣлается истиной всего человѣчества? До сихъ поръ признавалось, что высшая цѣль, лучшій результатъ, къ какому только можетъ стремиться умъ человѣческій, состоитъ въ томъ, чтобы убѣдить человѣческій, состоитъ въ томъ, чтобы убѣдить человѣчество въ сознанныхъ имъ истинахъ, — неужели же этотъ умъ съ достиженіемъ цѣли утрачиваетъ пониманіе своихъ истинъ и, такимъ образомъ, окончательное достиженіе цѣли губитъ самую цѣль?

Я ничего подобнаго и не утверждаю. Конечно, съ прогрессомъ человъчества должно постоянно возростать число безспорныхъ и несомнънныхъ доктринъ, и благосостояние люлей можетъ даже быть

отчасти измвряемо числомъ и важностію доктринъ, которыя достигли несомнинности. Конечно, серьеяный споръ по какому нибудь вопросу долженъ неизбъжно прекращаться по мъръ того, какъ устанавливается о немъ общее мивніе, что столько же полезно, когда устанавливается мнение истинное, сколько опасно и вредно, когда устанавливается мнине ложное. Но хотя такое постепенное уменьшеніе предметовъ, по которымъ происходить столкновение мниній, и необходимо въ обоихъ смыслахъ этого слова, т. е. необходимо потому, что неизбъжно, и потому, что есть условіе прогресса, однако изъ этого еще вовсе не следуеть, чтобы и все последствія этого были непрем'вню хороши. Необходимост разъяснить истину, защищать ее противъ противниковъ, весьма сильно содъйствуетъ правильному. живому ея пониманію, и эта польза отъ столкновенія различнихъ мніній хотя и не перевішиваетъ, конечно, той пользы, какая получается отъ общаго признанія истины, но тімь не менье весьма важна. Признаюсь, я полагаю даже желательнымъ, чтобы наставники челов вчества придумывали различныя мнвнія по твмъ вопросамъ, по которымъ различіе въ мнвніяхъ уже болве не существуетъ, — чтобы они изобрътали какія нибудь затрудненія для признанія истины, возраженія, которыя бы для ихъ учениковъ имъли такое же значение, какъ если бы были предъявлены противниками, желающими обратить ихъ въ противное мненіе.

Но вижето того, чтобы изобржтать средства для

полученія той пользы, какая происходить отъ столкновенія мивній, наставники человвичества утратили даже и тъ средства, какія имъли прежде. Однимъ изъ такихъ средствъ была сократовская діалектика, которой Платонъ представиль намъ великольный образчикъ въ своихъ діалогахъ. Сущность этой діалектики состояла въ отрицательной критикъ великихъ вопросовъ науки и жизни. Критика эта была направляема съ великимъ искусствомъ къ той цели, чтобы убедить человека, безсознательно повторяющаго общепризнанныя истины, что онъ не понимаетъ этихъ истинъ, что исповъдуемыя имъ доктрины не имъютъ для него никакого ясно определеннаго смысла, -- и чтобы, убедивъ такимъ образомъ человъка въ его невъжествъ, сдълать его способнымъ достичь дъйствительнаго знанія истины, которое бы основывалось на ясномъ пониманін какъ смысла доктрины, такъ и основаній ел несомивниости. Подобную же отчасти цвль имвли и диспуты въ средневъковыхъ школахъ: они служили средствомъ удостовъриться, что ученикъ понимаетъ свое мнѣніе и мнѣніе противника (что и невозможно одно безъ другаго), что онъ въ состояніи доказать первое и опровергнуть второе. Средневъковые диспуты имъли, конечно, тотъ неисправимый для нихъ недостатокъ, что посылки ихъ опирались на авторитетъ, а не на разумъ, и потому они, какъ средство для умственнаго развитія, стоять во всёхь отношеніяхь ниже могучей діалектики, образовавшей Socratici viri. Но во вся-

комъ случав, теперешнимъ своимъ умственнымъ состояніемъ человічество много обязано обоимъ этимъ средствамъ, и діалектикъ, и диспутамъ,оно обязано имъ гораздо болве, чемъ какъ это обыкновенно думають, и теперешній способъ воспитанія не представляеть намъ ничего, что замьняло бы ихъ хоть сколько нибудь. Даже тв люди, получающие все свое образование отъ учителей или изъ книгъ, которые не поддаются обычному въ этомъ случав искушению довольствоваться однимъ выучиваніемъ безъ пониманія, — даже и тв люди не встръчаютъ обыкновенно никакого особеннаго побужденія внимательно изучить объ противоположныя стороны вопроса: вслёдствіе этого полное знаніе объихъ сторонъ ръдко встръчается даже и у мыслителей, и обыкновенно самую слабую часть всёхъ мнёній составляеть именно то, что приводится ими какъ аргументъ противъ противниковъ. Теперь въ модъ относиться съ небреженіемъ къ отрицательной логикъ, т. е. къ той логикъ, которая ограничивается указаніемъ слабыхъ сторонъ теоріи или ошибокъ практики, но сама не приводить ни къ какимъ положительнымъ истинамъ. Такой отрицательный критицизмъ не можетъ, разумъется, служить конечною цълію, но какъ средство для достиженія положительнаго знанія или уб'єжденія, которое бы заслуживало называться убъжденіемъ, онъ неоцінимъ, и пока люди опять не будутъ систематически проходить чрезъ школу этого критицизма, до тъхъ поръ немного

будетъ у насъ великихъ мыслителей и не высоко поднимется средній уровень умственнаго развитія, исключая развѣ только по отношенію къ предметамъ математики и физики. Знаніе человъка о какомъ бы то ни было предметъ, за исключениемъ предметовъ математики и физики, только въ такомъ случаф и заслуживаеть называться знаніемь, если оно прошло чрезъ весь тотъ умственный процессъ, который обыкновенно совершается въ человъкъ, когда онъ выдерживаетъ споръ съ дъйствительнымъ оппонентомъ. Если критика мненія до такой степени полезна для самаго мнвнія, которое критикуется, до такой степени необходима, что если нътъ дъйствительнаго оппонента, то надо какъ нибудь замънить его, и такъ какъ подобная замъна весьма трудна, то, очевидно, это болже чжмъ безрасудство, -- уклоняться отъ критики, когда критика сама просится, чтобъ ее выслушали. Следовательно, когда оказываются люди, которые оспориваютъ общепринятое мнине или желали бы его оспоривать, если бы только законъ или общественное мнение имъ это дозволяли, то будемъ имъ благодарны за то, выслушаемъ внимательно все, что они имфютъ сказать: они для насъ сдёлають то, что, въ противномъ случав, мы сами должны были бы для себя сдёлать, если только дорожимъ истинностію или жизнен ностію своихъ убъжденій, и что представило бы для насъ не малую трудность.

Намъ остается разсмотрёть еще одну изъ главныхъ причинъ, почему различіе мнёній полезно и будеть полезно до тъхъ поръ, пока человъчество не достигнетъ такой степени умственнаго развитія. отъ котораго мы въ настоящее время еще неизмѣримо далеко. Мы до сихъ поръ разсмотрели только двъ гипотезы: мы предположили сначала, что общепринятое мнѣніе можеть быть ложно, и что истина. следовательно, можеть быть на стороне какого нибудь непризнаннаго мижнія, а потомъ что общепринятое мнвние истинно, и нашли, что въ такомъ случав столкновение этого мнвния съ заблужденіемъ существенно необходимо для яснаго пониманія и живаго сознанія самой той истины. которая заключается въ общепринятомъ мненіи. Намъ остается сдълать еще третье предположение, которое действительная жизнь осуществляеть гораздо чаще, чъмъ оба первыя, а именно: что ни одна изъ спорящихъ между собой доктринъ ни истинна, ни ложна, а что всв онв частію истинны и частію ложны, --- что непризнанная доктрина необходима для полноты той истины, часть которой заключается въ доктринв общепризнанной. По предметамъ, которые не подлежатъ нашимъ чувствамъ, общепринятыя мивнія часто бывають истинны, но редко или даже никогда не заключають въ себе всей истины, а только одну часть ея, большую или меньшую, и притомъ почти всегда преувеличенную, искаженную, оторванную отъ тёхъ истинъ, которыя необходимо должны ей сопутствовать и ограпичивать ее. Съ другой же стороны еретическое мнъніе, обыкновенно, есть ни что иное, какъ часть

истины, заключающейся въ общепринятомъ мнвніи, которая этимъ мижніемъ задавлена или непризнана, и стремится или дополнить общепринятую часть истины, или же, относясь къ господствующему мнфнію, какъ къ врагу, заступить его мфсто, какъ будто бы заключаетъ въ себъ всю истину. Стремленіе еретическихъ мніній къ исключительному господству было до сихъ поръ общимъ явленіемъ, такъ какъ до настоящаго времени умственная односторонность всегда составляла правило, а многосторонность была только исключениемъ. По причинъ этой односторонности, даже въ тъ эпохи, когда общее мнвніе подвергалось революціонному перевороту, съ разъяснениемъ одной части истины соединялось обыкновенно затемнъние другой ся части. То, что мы называемъ прогрессомъ, заключается, по большей части, не въ ростъ истины, какъ бы это должно было быть, а только въ замене какой либо частной, неполной истины другою, и все улучшеніе состоить въ томъ, что новый осколокъ истины болье нужень, болье соотвытствуеть потребностямъ времени, чёмъ тотъ, котораго онъ заменилъ. Таковъ односторонній характеръ господствующихъ мнёній, даже когда эти мнёнія имёють истинное основаніе, а поэтому высоко должны мы цінить еретическія мивнія, хотя бы заключающіяся въ нихъ части истины, непризнанныя господствующимъ мнъніемъ, и затемнялись разными заблужденіями и искаженіями. Тахъ людей, которые указываютъ намъ чего мы не видимъ, ни одинъ здравомыслящій человѣкъ не только не станетъ строго осуждать за то, что они не видятъ того. что мы видимъ, а напротивъ—едва ли онъ даже не признаетъ желательнымъ, чтобы при односторонности общепринятыхъ мивній, непризнанныя еретическія мивнія имѣли также своихъ исключительныхъ, одностороннихъ приверженцевъ, такъ какъ такіе приверженцы отличаются обыкновенно наибольшею энергіей и наиболье способны заставить общество обратить вниманіе на непризнанныя имъ части истины.

Такъ въ восемнадцатомъ стольтім почти всь образованные люди, а по ихъ примъру и люди необразованные, были проникнуты безграничнымъ удивленіемъ къ такъ называемой цивилизаціи, къ чудесамъ новой науки, литературы, философіи, различіе между людьми новаго времени и людьми временъ нервобытныхъ представлялось имъ въ крайне преувеличенномъ видъ, и это различіе они объясняли исключительно въ свою пользу, чрезмърно высоко превознося себя надъ древнимъ человъкомъ. При безграничномъ господствъ такого исключительнаго, односторонняго мнвнія, парадоксы Руссо оказались весьма благодътельны: они, какъ бомбы, пробили крѣпко укоренившееся мнѣніе, заставили его преобразоваться и принять въ себя новые ингредіенты. Конечно, говоря вообще, господствовавшія въ то время идеи были не дальше отъ истины, чемъ идеи Руссо, а напротивъ: онъ были даже ближе къ истинъ, — въ нихъ было болъе положительно

истиннаго и менбе положительно ложнаго; но твиъ не менве въ доктринв Руссо была значительная доля тёхъ именно истинъ, которыхъ недоставало господствовавшимъ въ то время идеямъ. Увлеченіе, вызванное этой доктриной, прошло, но заключавшіяся въ ней истины не пропали: высокое достоинство простоты жизни, разслабляющее, деморализирующее действіе такъ называемаго цивилизованнаго общества, эти идеи со временъ Руссо не были совершенно чужды ни одному образованному уму и придетъ время, когда онъ произведутъ свое дъйствіе, хотя нельзя не замътить, что теперь можетъ быть болье, чъмъ когда либо, необходимо повторять ихъ, доказывать, утверждать не только словами, но и самымъ деломъ, такъ какъ это такой предметь, по которому слова потеряли почти всякую силу.

Такъ въ политикъ теперь стало уже почти общимъ мѣстомъ, что партія порядка или сохраненія statu quo и партія прогресса или преобразованія суть два элемента, равно необходимые для здороваго состоянія политической жизни, пока та или другая изъ этихъ партій не достигнеть наконецъ такой умственной широты, что будетъ вмѣстѣ и партіей порядка и партіей прогресса, будетъ способна распознавать и различать, что надо сохранить и что надо уничтожить. Польза, приносимая каждою изъ этихъ партій условливается недостатками другой партіи, и только противодъйствіе ихъ другъ другу главнымъ образомъ и сдерживаетъ ихъ въ должныхъ

предълахъ. Если объ, противостоящія одна другой, стороны, и демократія и аристократія, собственность и равенство, ассосіація и соперничество, роскошь и воздержаніе, общественность и индивидуальность. свобода и дисциплина, однимъ словомъ противоположныя другь другу стремленія по всёмъ практическимъ вопросамъ жизни не будутъ выражаться съ одинаковой свободой, не будутъ доказываемы и зашищаемы съ одинаковымъ талантомъ и энергіей, то и не будетъ, конечно, никакого шанса, чтобы каждая сторона получила должное, и въсы необходимо склонятся въ пользу одной изъ нихъ. Вообще по всемъ великимъ практическимъ вопросамъ жизни истина заключается преимущественно въ примиреніи и согланеніи противоположностей: это до такой степени справедливо, что весьма редко встречаются такіе умы, которые были бы достаточно сильны и достаточно безпристрастны, чтобы въ самихъ себъ произвесть это соглашение противоположностей, и оно достигается, обыкновенно, не иначе, какъ путемъ тяжелой борьбы между противниками, стоящими нодъ враждебными другъ другу знаменами. Если которое либо изъ противоположныхъ другъ другу мм вній, по какому бы то ни было пзъ вышеисчисленныхъ нами вопросовъ, имфетъ болфе права, чфмъ другое, нетолько на то, чтобъ быть терпимымъ, но и на то, чтобъ быть поощряемымъ и поддерживаемымъ, то, конечно, то изъ нихъ, которое въ данное время и въ данномъ мѣстѣ есть меньшинство: это право-за меньшинствомъ, потому что меньшинство

представляетъ собою тъ интересы, которые въ данномъ случав находятся въ пренебрежении, оно представляеть собою ту сторону человического благосостоянія, которая находится въ опасности, что ей не воздадутъ должнаго. У насъ въ Англіи существуетъ терпимость относительно различія въ мнёніяхъ по встить почти исчисленнымъ мною вопросамъ, и эта терпимость можетъ представить намъ многочисленные и несомнънные примъры, доказывающие универсальность того факта, что при теперешнемъ умственномъ состояніи человъчества только чрезъ столкновеніе между собой различныхъ мижній и можетъ быть достигаемо полное знаніе истины. Когда въ обществъ оказываются люди, несогласные съ общепринятымъ мнвніемъ, то если бы даже общепринятое мнвніе и было полная истина, и въ такомъ случав эти люди, по всей в роятности, всегда им вють сказать что нибудь, что обществу полезно слышать, и истина всегда что нибудь да теряеть отъ ихъ молчанія.

Могутъ возразить: "но нѣкоторые изъ обще-"принятыхъ принциповъ, въ особенности же ка-"сающіеся самыхъ важныхъ и самыхъ жизненныхъ "предметовъ, заключаютъ въ себѣ болѣе, чѣмъ "полу-истину. Такъ напр. христіанская нравствен-"ность есть полная истина по предмету нравствен-"ности, и если кто признаетъ другую нравствен-"ность, съ ней несогласную, тотъ, безъ сомнѣнія, "находится въ полномъ заблужденіи". Вопросъ о нравственности есть, конечно, самый важный практическій вопросъ, и поэтому онъ болѣе пригоденъ, чёмъ какой либо другой, для провёрки правильности изложеннаго нами мнѣнія. Прежде всего намъ представляется необходимымъ опредълить, что разумфется подъ этимъ выраженіемъ: христіанская нравственность. Если подъ этимъ выражениемъ разумфють вравственность Новаго Завъта, то нельзя не удивляться, какъ могутъ люди, чернающие свое знание о ней изъ самаго источника, предполагать, чтобы возвёщение заключающихся въ Евангеліи нравственныхъ истинъ имфло намфреніе установить полную доктрину нравственности. Евангеліе постоянно указываеть на существующую нравственность и ограничивается только правилами потъмъ частностямъ, которыя находитъ нужнымъ исправить или замънить; кромъ того оно излагаетъ свои правила иногда въ общихъ выраженіяхъ, всегда краснорвчивыхъ и поэтическихъ, но часто не имъющихъ строгой опредъленности закона. Вотъ почему для составленія строгой этической доктрины, къ этимъ правиламъ и была придана система нравственности, выработанная Ветхимъ Завътомъ, система законченная, но, во всякомъ случав, имввшая въ виду народъ, стоявшій на низкой ступени умственнаго развитія. Такимъ образомъ Св. Павелъ, котораго нельзя признать сторонникомъ чисто іудейскаго толкованія и дополненія правиль Учителя, въ своихъ нравственныхъ наставленіяхъ христіанамъ, всегда предполагаетъ признание существующей нравственности греческой и римской, иногда возставая противъ нея, иногда вступая съ нею въ компромиссъ. То, что называется христіанской нравственностію и что правильнёе было бы назвать нравственностію богословскою, вовсе не есть діло Христа или Апостоловъ, а происхожденія гораздо позднъйшаго. Эта система нравственности созидалась постепенно католическою церковью первыхъ стольтій, и хотя протестанты и вообще люди новаго времени и не приняли ее безусловно, но темъ не мене они измънили ее далеко не такъ много, какъ этого можно было бы ожидать. Они по большей части удовольствовались тёмъ, что очистили ее отъ тёхъ добавленій, которыя были сдёланы къ ней въ средніе въка, при чемъ каждая секта замьняла эти отбрасываемыя добавленія новыми, болье соотвьтствующими ея собственному характеру и ея собственнымъ наклонностямъ. Что человъчество весьма много обязано этой нравственности и ея первымъ учителямъ, - я признаю это не менте чтиъ кто либо другой; но при этомъ я нисколько не колеблюсь сказать, что эта нравственность по многимъ весьма важнымъ пунктамъ неполна и одностороння, и положеніе челов'ячества вовсе не ухудшилось, а даже улучшилось отъ того, что въ образованіи европейской жизни и европейскаго характера приняли участіе такія иден и чувства, санкціи которыхъ мы въ ней не усматриваемъ. По самому своему положенію въ языческомъ мірт, христіанская правственность необходимо должна была имъть, между прочимъ, характеръ реакціи, протеста противъ поганизма; отъ этого идеалъ ея пред-

ставляется скорбе отрицательнымъ, чемъ положительнымъ: правилами ея предписывается скорфе воздержание отъ зла, нежели энергическое стремленіе къ добру, -- "ты не долженъ" является преобладающимъ надъ "ты долженъ". Впоследствіи богословская католическая этика, по отвращению къ чувственности, поставила выше всего аскетизмъ, который потомъ, идя отъ компромисса къ компромиссу съ требованіями жизни, замінила пегальностью; затемъ признавъ блаженства рая и муки ада единственными побужденіями достойными и соотвътствующими добродътельной жизни, она невольно придала человъческой нравственности эгоистическій характеръ. И въ то время, когда въ нравственности многихъ языческихъ народовъ обязанности къ обществу и государству занимаютъ даже большее мъсто, чемъ какое следуетъ, въ католической этикъ эти обязанности едва упоминаются, -- она предписываетъ только повиновение предержащей власти, полагая вообще въ повиновеніи все достоинство человіна и подчиняя этому чувству всю нравственность даже частной жизни и все, что имжетъ своимъ источникомъ общечеловѣческую, не исключительно религіозную, сторону нашего воспитанія. Идея объ обязанностяхъ къ обществу даже и тою незначительною долей своего признанія, какая удёляется въ этикахъ новёйшихъ временъ, обязана собственно Греціи и Риму. а не католическому христіанству. Мало этого: даже и въ нравственности частной жизни все возвышенное, благородное, чувство человъческаго достоинства, даже, наконецъ, и самое чувство чести, все это имъетъ своимъ источникомъ чисто человъческую сторону нашего воспитанія, а не религіозную, — ничего подобнаго никогда не было и не могло быть плодомъ такой нравственной доктрины, котоо рая въ повиновеніи полагаетъ все достоинствчеловъка.

Я не менте, чтмъ кто либо, далекъ отъ мысли утверждать, чтобы эти недостатки были неизбъжно присущи всякой христіанской этикъ, или чтобы эта этика не могла быть примирена со всёмъ тёмъ, чего ей недостаетъ для того, чтобы быть полной доктриной нравственности. А тъмъ болъе я далекъ отъ того, чтобъ сказать что нибудь подобное о доктринахъ и правилахъ самаго Христа. Я признаю, что изръченія Христа суть вполив все то, чъмъ они сами имъли намърение быть, - что въ нихъ нътъ ничего непримиримаго со всъми требованіями самой полной нравственной доктрины, и все, что можетъ намъ дать лучшаго какая бы то ни было этическая теорія, мы можемъ найти и въ этихъ изреченіяхъ, подвергая ихъ не большему насилію, чёмъ какое обыкновенно дозволяли себъ надъ ними всъ тъ, которые когда либо пытались вывесть изъ нихъ практическую систему нравственности. И въ этомъ не будетъ никакого противорвчія самому себв, если я скажу, что эти изрвченія выражають и им'вли нам'вреніе выразить только часть истины, -- что онв ничего не гово-

рять намь и не имъли намъренія ничего сказать о нъкоторыхъ существенныхъ элементахъ высшей нравственности. Эти невыраженные въ нихъ элементы совершенно отсутствують въ той этической системъ, которую христіанская церковь создала на ихъ основании: вотъ почему я и признаю великимъ заблужденіемъ то упорство, съ какимъ до сихъ поръ настаиваютъ на томъ, что будто христіанская доктрина заключаетъ въ себъ полную систему нравственности, которую будто бы санксіонироваль Христосъ, но повъдаль намъ только отчасти. Кромѣ того я признаю, что исключительное господство этой католической теоріи нравственности, которую называють христіанскою, делается въ настоящее время важнымъ практическимъ зломъ, потому что подрываеть цвну того нравственнаго воспитанія и образованія, о которомъ въ настоящее время хлопочутъ многіе благонам вренные люди. Я вижу большую опасность въ стремленіи образовать умъ и чувство по исключительно религіозному типу, устраняя при томъ тѣ свѣтскіе типы (если можно такъ выразиться за неимъніемъ другаго лучшаго слова), которые нъкогда существовали на ряду съ христіанской нравственностію и дополняли ее, многое отъ нея заимствовали, но и многое сообщили ей. Я вижу опасность въ томъ, что эти стремленія могутъ привести и уже приводять къ образованію такого типа, который если и способенъ подчиняться тому, что называется высочайшею волею, за то неспособенъ подняться до

сознанія высочайшей благости, или до сочувствія къ ней, а это предполагаетъ понижение уровня чувства человъческаге достоинства. Я признаю, что для нравственнаго возрожденія человічества необходимо, чтобы на ряду съ христіанской нравственностью существовали бы и другія нравственныя системы, которыя имъли бы своимъ источникомъ не исключительно только одну христіанскую доктрину, ибо при несовершенномъ состояніи человвческаго ума интересы самой истины требують существованія различныхъ мивній. Знаніе техъ нравственныхъ истинъ, которыхъ нътъ въ христіанствъ, нисколько не предполагаетъ отрицанія тъхъ истинъ, которыя въ немъ заключаются, а если это и бываеть, то это есть не болье какъ предразсудокъ, или заблужденіе, и во всякомъ случав есть зло, но зло такого рода, что мы не можемъ надъяться быть отъ него когда либо совершенно обезпеченными и потому должны смотръть на него какъ на цену, которою покупаемъ неоценимое благо. Надо желать, чтобы исключительное притязаніе одной части истины быть цілою истиной встръчало противъ себя протестъ, и если при этомъ протестующіе въ свою очередь впадають въ односторонность и предъявляють притязание поставить свою часть истины на мъсто целой истины, то, конечно, это заслуживаетъ сожалвнія, конечно должно также вызвать противъ себя протестъ, но во всякомъ случаъ должно быть терпимо. Если христіане хотять научить невърующихъ быть справедливыми къ

христіанству, то должны быть сами справедливы къ невѣрующимъ. Истина нисколько отъ этого не выпраетъ, если мы будемъ закрывать себѣ глаза предъ тѣмъ фактомъ, который извѣстенъ всѣмъ, кто сколько нибудь знакомъ съ исторіей литературы, что большая часть самыхъ высокихъ, самыхъ чистыхъ нравственныхъ ученій сплошь и рядомъ была дѣломъ такихъ людей, которые не знали, что такое христіанская вѣра, или даже считались ея противниками.

Я вовсе не думаю утверждать, чтобы самая неограниченная свобода выражать всевозможныя мнънія положила конецъ религіозному или философскому сектаторству. Всегда найдутся люди узкаго ума, которые, усвоивъ себъ ту или другую часть истины, будутъ утверждать, что это вся истина, будутъ не только навязывать ее другимъ, но и дъйствовать, какъ будто бы въ мірѣ кромѣ нея и нътъ никакой другой истины, нътъ ничего, чтобы могло даже хотя ограничивать или измѣнять ее. Я не отрицаю, что общая всёмъ мнёніямъ наклонность къ сектаторству не излечивается свободою преній, а напротивъ даже возростаетъ вследствіе этой свободы, раздражается ею. Вообще когда людямъ представляется истина, которой они до той поры не знали, хотя и должны были бы знать, то они обыкновенно возстають противь нея тъмъ съ большимъ ожесточениемъ, что она обыкновенно предъявляется имъ тъми, на кого они смотрятъ, своихъ оппонентовъ. Ho какъ Ha.

между собой различныхъ мнвній производить благод втельное двиствіе не на страстных в сектантовъ, а на умы безпристрастные и склонные къ самообладанію. Зло, котораго следуеть страшиться, заключается не въ ожесточенной борьбъ между частями истины, а въ томъ, чтобы какая нибудь часть истины не была уничтожена. Когда люди вынуждены выслушивать объ стороны, то есть надежда, что они познаютъ истину; но когда они слышатъ только одну сторону, тогда заблужденія укореняются, превращаясь въ предразсудки, тогда сама истина утрачиваетъ всв свойства истины и вследствіе преувеличенія становится ложью. Способность обсуждать объ стороны предмета, когда слышать только защитниковъ одной стороны, - такая способность встрвчается едва ли не реже, чемъ какой либо другой умственный аттрибуть, и поэтому, гдъ не могуть высказываться всё стороны, тамъ совершенно безнадежно, чтобы могла быть познана истина, и на оборотъ: тъмъ надежнъе достижение истины, когда каждая ея сторона, каждое мивніе, заключающее въ себъ ту или другую ея часть, находить себъ защитниковъ, и притомъ такихъ, которые умъютъ возбудить къ себъ внимание людей.

И такъ мы представили четыре различныя одно отъ другого основанія, по которымъ признаемъ, что для умственнаго благосостоянія людей (отъ котораго находится въ полной зависимости и все матеріальное благосостояніе) необходима свобода мнѣній

и свобода выражать мижнія. Повторимъ вкратцѣ эти основанія:

- 1. Мивніе, которое заставляють молчать, можеть быть истина. Отрицать возможность этого, значить признавать себя непогрышимымь.
- 2. Хотя мивніе, лишенное возможности высказываться, и есть заблужденіе, но оно можеть заключать въ себв часть истины, какъ это по большей частии бываеть, и такъ какъ общепринятое или господствующее мивніе рёдко или почти никогда не заключаеть въ себв всей истины, то только при столкновеніи между собою различныхъ мивній остальная непризнанная часть истины и можеть достигнуть признанія.
- 3. Если даже общепринятое мнѣніе не только истинно, а заключаетъ въ себѣ всю истину, но если при этомъ оно не дозволяетъ себя оспоривать и на самомъ дѣлѣ не подвергается серьезному, искреннему оспориванію, то оно въ сознаніи или чувствѣ большей части людей утрачиваетъ свою раціональность и превращается въ предразсудокъ.
- 4. Мало этого: дѣлая себя недоступной критикѣ, доктрина подвергаетъ себя опасности утратить самый свой смыслъ, ослабить свое вліяніе на характеръ и поступки людей, и даже совершенно лишиться этого вліянія, догма превращается въ пустую, совершенно безплодную формальность, которая только занимаетъ мѣсто безъ всякой пользы и препятствуетъ зарожденію дѣйствительныхъ, искрен-

нихъ убъжденій, исходящихъ отъ разума или изъ личнаго опыта.

Прежде чъмъ перейти къ другому вопросу, считаю нелишнимъ въ заключение этого разсужденія остановиться немного на томъ мнініи, которое признаетъ, что свободное выражение всъхъ мнвній должно быть дозволено, но не иначе, какъ съ тъмъ условіемъ, чтобы выраженіе ихъ было умъренно и не переходило границъ честнаго спора. Многое есть что сказать касательно невозможности опредёлить эти границы. Если подъ ними разумъть требованіе, чтобы не дълалось оскорбленій темъ, на чьи мивнія нападають, то опыть достаточно, я полагаю, свидетельствуеть, что та сторона, на которую нападають, всегда считаетъ себя обиженной, когда нападение ведется сильно, и всякій разъ, когда диспутанть сильно напираетъ на противника и делаетъ для него затруднительнымъ возражение, то противникъ находить, что его оппоненть выражается неумъренно и переходить должныя границы. Это замвчаніе имфетъ, конечно, важное значение съ практической точки зрвнія; но, кромв этого практическаго неудобства, противъ разбираемаго нами мижнія есть еще другое болье фундаментальное возражение. Безъ сомнънія, способъ доказывать мнъніе, хотя бы оно и было истинное, можеть быть предосудителень и можетъ быть справедливо подвергнутъ строгому осужденію; но обнаружить виновность въ этомъ случав по большей части совершенно невозможно,

если только самъ виновный не сознается въ своей винъ. Софистически аргументировать, опускать факты или аргументы, неправильно установлять самые элементы спора, или искажать противное мнжніе-воть самый предосудительный образь джйствія въ полемикъ; но все это весьма часто, и даже въ самыхъ большихъ размърахъ, совершается съ полной добросовъстностію и при томь такими люльми, которые не считаются и во многихъ отношеніяхъ не заслуживають, чтобы ихъ считали невъждами или некомпетентными по обсуждаемому вопросу. Вследствіе этого редко бываеть возможно съ полнымъ убъжденіемъ сказать, что действительно въ данномъ случав диспутантъ нравственно виновенъ, а темъ более трудно въ этомъ случае обнаружить виновность, и поэтому всякое вмѣшательство закона въ эти полемические пороки совершенно неумъстно. Что же касается до такъ называемой неумфренности выраженій, какъ напр. брань, сарказмъ, личности, и т. п., то стремление прекратить употребление подобныхъ полемическихъ пріемовъ заслуживало бы конечно болье сочувствія, если бы относилось одинаково къ объимъ сторонамъ; на самомъ же дълъ им вется обыкновенно въ виду оградить отъ нихъ только господствующее мнвніе, и употребленіе такихъ пріемовъ противъ другихъ мненій, негосподствующихъ, не только не осуждается, а напротивъ восхваляется, какъ усердіе къ истинъ, какъ совершенно справедливое негодованіе. А между тімъ весь вредъ, какой только можетъ истекать изъ употребленія этихъ полемическихъ пріємовъ, имѣетъ мѣсто главнымъ образомъ тогда, когда эти пріємы употребляются противъ мнѣній, сравнительно говоря, беззащитныхъ, и на оборотъ: вся та неблаговидная польза, какую можно извлечь, прибѣгая къ такимъ пріємамъ для защиты своего мнѣнія, составляетъ почти исключительное достояніе господствующаго мнѣнія.

Самая крайняя неумъренность полемическихъ возраженій есть то, когда диспутанть обзываеть своихъ противниковъ людьми злонамъренными, безнравственными. Такому обозванію подвергаются преимущественно тѣ люди, которые держатся мнъній непопулярныхъ, такъ какъ они обыкновенно бывають малочисленны, невліятельны, и такая къ нимъ несправедливость никого лично не затрогиваеть, кром'в ихъ самихъ; тв же, которые нападаютъ на господствующее мнвніе, по самому своему положенію, совершенно лишены этого орудія: они не могуть употребить его, не подвергая себя лично опасности, а если этой опасности и нътъ, то употребление ими такого орудія не можетъ имъть никакого другого результата, кромъ вреда ихъ же собственному дълу. Вообще мнънія, которыя противоръчатъ общепринятымъ мнвніямъ, не иначе могутъ достигнуть того, чтобъ ихъ выслушивали, какъ заботливо стараясь выражаться какъ можно умъреннъе и тщательно избъгая всякаго рода излишняхъ ръзкостей: мальйшее съ ихъ стороны отступленіе отъ этого делаеть только вредъ имъ же самимъ;

между тымь самая даже крайняя неумъренность выраженій со стороны господствующаго мнвнія двйствительно отвращаетъ людей стъ признанія противнаго мивнія и двлаеть нервдко то, что люди даже не хотять и выслушивать его противниковъ. Следовательно, въ интересахъ истины и справедливости гораздо было бы полезние ограничивать неумвренность выраженій со стороны господствующаго мньнія, чёмъ со стороны противныхъ мнёній; такъ напр. если уже несбходимо преследовать, то гораздо было бы полезние преслидовать сскорбительныя нападенія на невфрующихъ, чомъ оскорбительныя нападенія на религію. Очевидно, что законъ и установленныя власти не должны вибшиваться въ способъ выраженія мивній, не должны ограничивать въ этомъ отношении ни той, ни другой стороны. Очевидно также, что произнося свсе суждение о какомъ либо частномъ случать, мы должны каждый разъ руководиться частными обстоятельствами этого случая, должны равно осуждать каждаго, какое бы мивніе онъ ни защищаль, кто дозволяеть себъ въ полемикъ недобросовъстность, лицемъріе, нетерпимость, а не ставить это въ вину только темъ, которые защищаютъ мнвнія, несогласныя съ нашими. Очевидно, что мы должны одинаково воздавать похвалу каждему, какого бы мижнія онъ ни быль, кто безпристрастно и честно относится къ своимъ противникамъ и ихъ мненіямъ, не дозволяя себе никакихъ преувеличеній къ ихъ вреду, не утаивая

ничего, что можетъ служить къ ихъ пользѣ или предполагается таковымъ. Вотъ въ чемъ состоитъ истинная нравственность публичнаго спора, и хотя она часто нарушается, но мы можемъ по крайней мърѣ утѣшать себя тою мыслію, что въ наше время много найдется уже такихъ диспутантовъ, которые въ значительной степени достигаютъ этой нравственности, и еще болѣе такихъ, которые къ ней добросовѣстно стремятся.

## ГЛАВА Ш.

Объ индивидуальности, какъ объ одномъ изъ элементовъ благосостоянія.

Въ предшествующей главѣ мы представили основанія, по которымъ абсолютно необходима для людей полная свобода мнвній и полная свобода ихъ выраженія, --- мы видели, къ какимъ пагубнымъ послёдствіямъ какъ для умственной, а такъ, вслёдствіе этого, и для нравственной природы человіка, влечетъ за собой непризнание этой свободы или несостоятельность людей добыть себъ эту свободу вопреки ея непризнанія. Теперь мы разсмотримъ, не требують ли тъ же самыя основанія, чтобы люди имъли полную свободу дъйствовать сообразно своимъ мнѣніямъ, -- осуществлять свои мнѣнія въ дъйствительной жизни, не подвергаясь при этомъ никакому физическому или нравственному ственению отъ своихъ согражданъ, если только дъйствуютъ на свой собственный страхъ. Это последнее условіе необходимо: никто не утверждать, чтобы действія должны быть также свободны, какъ и мнънія, а напротивъ, даже сами мивнія утрачиваютъ свою неприкосновенность, если выражаются при такихъ

обстоятельствахъ, что выражение ихъ становится прямымъ подстрекательствомъ къ какому нибудь вредному действію. Такъ напр. мненіе, что хлебные торговцы-виновники голода, который терпять бѣдные, или что частная собственность есть воровство, - такое мивніе, конечно, должно быть неприкосновенно, пока не выходить изъ литературной сферы, но оно можетъ быть справедливо подвергнуто преследованию, если выражается предъ раздраженной толпой, собравшейся передъ домомъ хлвбнаго торговца, или же распространяется въ этой толив въ формъ воззванія. Вообще двиствія всякаго рода, которыя, безъ достаточнаго къ тому основанія, причиняють вредъ кому либо, могутъ, а въ болъе важныхъ случаяхъ и необходимо должны быть обуздываемы осуждениемь, а когда нужно, то и даятельными вмашательствоми со стороны людей. Индивидуальная свобода должна быть ограничена следующимъ образомъ: индивидуумъ не долженъ быть вреденъ для людей, но если онъ воздерживается отъ всего, что вредно другимъ, и действуетъ сообразно своимъ наклонностямъ и своимъ мненіямъ только въ техъ случаяхъ, когда его дъйствія касаются непосредственно только его самого, то при такихъ условіяхъ по тімъ же причинамъ, по которымъ абсолютно необходима для людей полная свобода мивній, абсолютно необходима для нихъ и полная свобода действій, т. е. полная свобода осуществлять свои мижнія въ дёйствительной жизни на свой собственный страхъ. Что

человъчество не непогръшимо, что его истина есть по большей части только полу-истина, что единство мивнія, если только оно не есть результать полнаго и свободнаго сравненія между собой противныхъ мнѣній, не желательно, и что различіе въ мнъніяхъ не есть зло, а добро, нока люди не будуть болве способны, чемь теперь, познавать всв стороны истины, - все это имфетъ такое же значеніе и по отношенію къ д'виствіямъ людей, какъ и по отношению къ ихъ мижніямъ. Какъ полезно при теперешнемъ несовершенномъ состоянін человъчества, чтобы существовали различныя мижнія, такъ полезно чтобы существовали и различные образы жизни, чтобы предоставленъ быль полный просторъ всвиъ разнообразнымъ характерамъ, подъ условіемъ только не вредить другимъ, и чтобы достоинство всёхъ разнообразныхъ образовъ жизни было испытываемо на практикѣ, когда оказываются люди, желающіе ихъ испытывать. Тамъ, гдт люди живутъ и дъйствуютъ не сообразно съ своими характерами, а сообразно съ преданіями или обычаями, тамъ отсутствуетъ одинъ изъ главныхъ ингредіентовъ благосостоянія человъчества и самый главный ингредіентъ индивидуальнаго и соціальнаго проrpecca.

Главное препятствіе къ признанію высказаннаго нами принципа заключается не въ той или другой оцінкі средствъ, которыми должна быть достигаема его ціль, т. е. свободное развитіе индивидуальности, а въ индиферентности людей къ

самой его цъли. Если бы люди сознавали, что свободное развитіе идивидуальности есть одно изъ первенствующихъ существенныхъ благъ, что оно есть не только элементь, сопутствующій тому, что обозначается выраженіями: цивилизація, образованіе, воспитаніе, просвъщеніе, но и само по себъ есть необходимая принадлежность и условіе всего этого, тогда не было бы опасности, что индивидуальная свобода не будеть оценена надлежащимъ образомъ и что проведение границъ между этой свободой и общественнымъ контролемъ встрътитъ особенно важныя затрудненія. Но, къ несчастію, индивидуальная способность не имфетъ въ глазахъ людей внутренней цены сама по себе, -- не считается ими даже заслуживающей вниманія ради самой себя. Большинство, довольное существующими порядками (такъ какъ оно само ихъ и создало), не понимаетъ, почему бы эти порядки могли не удовлетворять всёхъ и каждаго. Мало этого, даже большая часть нравственныхъ и соціальныхъ реформаторовъ не только не даютъ мъста въ своихъ идеалахъ индивидуальной самобытности, но смотрятъ на нее недовърчиво, какъ на помъху, и даже какъ на препятствіе, которое, можеть быть, придегся имъ преодолъвать для осуществленія того, что они считають высшимь благомь для человьчества. Мало даже найдется такихъ людей внъ Германіи, которые понимали бы по крайней мѣрѣ хотя смыслъ той доктрины, объ которой Вильгельмъ Гумбольдть, человъкъ столь замъчательный и какъ

ученый, и какъ политикъ, написалъ особое сочиненіе, - а именно той доктрины, что "конечная пъль "человъка, т. е. та цъль, которая ему предписывается "въчными, неизмънными велъніями разума, а не есть "только порождение смутныхъ и преходящихъ жела-"ній, эта цёль состоить въ наивозможно гармо-"ническомъ развитіи всёхъ его способностей въ "одно полное и состоятельное цёлое, " - что, слёдовательно, предметь, "къ которому каждый че-"ловъкъ долженъ непрерывно направлять всъ свои "усилія, и который особенно должны постоянно "имъть въ виду люди, желающіе вліять на сво-"ихъ согражданъ, есть могущество и развитіе ин-"дивидуальности," — что для этого два необходимыя условія, "свобода и разнообразіе личныхъ "положеній" — и что только при совивстномъ существованіи этихъ условій можетъ развиться "индивидуальная сила и многостороннее разнообра-"зіе," которыя, комбинируясь вмёстё, и образують "оригинальность" \*).

Впрочемъ, какъ бы людямъ ни казалась нова и поразительна эта доктрина, высказанная Гумбольдтомъ, которая признаетъ за индивидуальностію такую высокую цѣну, во всякомъ случаѣ вопросъ, возбуждаемый этою доктриною, не болѣе какъ вопросъ о степени, о большей или меньшей цѣнности, какую имѣетъ индивидуальность. Ни-

<sup>\*)</sup> The Sphere and Duties of Government, соч. барона Вильгельма фонъ Гумбольдта, пер. съ нъмецкаго, стр. 11—13.

кто не станетъ утверждать, чтобы самый совершенный образъ дёйствія людей состояль въ точномъ копированіи ими другъ друга. Никто также не станетъ утверждать, чтобы личныя сужденія человъка или его личный характеръ не должны были имъть никакого вліянія на его образъ жизни и на веденіе имъ своихъ діль. Съ другой стороны нельно было бы предъявлять требованіе, чтобы люди жили такъ, какъ будто бы жившій до нихъ міръ ничего не узналъ, какъ будто бы опытъ всего прошедшаго не далъ никакихъ указаній, какой образъ жизни или какой образъ дъйствія заслуживаетъ предпочтенія предъ другими. Никто не станетъ отрицать, что люди должны быть обучаемы и воспитываемы въ ихъ молодости такъ, чтобы знали и могли воспользоваться всёми результатами человёческого опыта. Но такова привиллегія человѣка и свойство его человъчности, что съ достижениемъ зрълости своихъ способностей онъ понимаетъ и употребляетъ по своему то, что ему сообщаетъ опытъ другихъ людей. Онъ самъ опредъляетъ образъ и степень примъненія результатовъ этого опыта къ своему характеру. Преданія и обычаи, соблюдаемые людьми, суть до нъкоторой степени несомнънныя выраженія опыта и, конечно, должны быть принимаемы во вниманіе каждымъ индивидуумомъ; но, во первыхъ, этотъ опытъ могъ быть узокъ, одностороненъ, или указанія этого опыта могли быть неправильно поняты, - во вторыхъ, если даже эти указанія и были поняты правильно, но они могутъ просто не годиться для того или другого индивидуума. Обычаи установляются для обычныхъ обстоятельствъ и для обычныхъ людей, а обстоятельства или характеръ индивидуума могутъ быть необычные. Въ третьихъ, хотя бы обычаи и были хороши, какъ обычаи, и были бы пригодны для индивидуума, но сообразоваться съ обычаемъ единственно потому только, что это - обычай, значить отказаться отъ воспитанія въ себѣ или отъ развитія нікоторыхь изь тіхь качествь, которыя составляють отличительный аттрибуть человъка. Способность человъка понимать, судить, различать, что хорошо и что дурно, умственная дъятельность и даже нравственная оцънка предметовъ, - всв эти способности упражняются только тогда, когда человъкъ дълаетъ выборъ. Но тотъ, кто поступаетъ извъстнымъ образомъ потому только, что таковъ обычай, тотъ не делаетъ выбора, не упражняетъ практически своей способности различать, что хорошо и что дурно, не питаетъ въ себъ стремленій къ лучшему. Умственная и нравственная сила, также какъ и мускульная, развивается не иначе, какъ чрезъ упражнение. Кто поступаетъ извъстнымъ образомъ единственно потому, что такъ поступаютъ другіе, тотъ такъ же мало упражняеть свои способности, какъ если бы онъ върилъ во что нибудь единственно потому, что другіе въ это върятъ. Усвоивать себъ такія мнънія, которыхъ основанія не имѣютъ полной убѣдительности

для нашего ума, это ведетъ не къ усиленію нашей умственной способности, а напротивъ, къ ослабленію ея; руководствоваться въ своихъ дъйствіяхъ такими соображеніями, которыя не согласны съ нашими чувствами и нашимъ характеромъ (и притомъ не изъ привязанности къ кому либо, или не изъ уваженія къ правамъ другаго), значитъ подрывать силу и энергію своихъ чувствъ и своего характера, а не усиливать ихъ дъятельность и энергію.

Тотъ индивидуумъ, который предоставляетъ обществу или близкой къ нему части общества избирать для себя тотъ или другой образъ жизни, тотъ индивидуумъ не имъетъ надобности ни въ какихъ другихъ способностяхъ, кромъ той способности передразниванья, какую имфетъ обезьяна. Только тотъ человъкъ имъетъ надобность во всъхъ своихъ способностяхъ и дъйствительно пользуется ими, который самъ по своему пониманію устраиваетъ свою жизнь. Ему нужна способность наблюдать для того, чтобы видеть, - способность размышлять и судить для того, чтобъ предусматривать, - способность къ дъятельности для того, чтобы собирать матеріалы для сужденія, -- способность различать, что хорошо и что дурно, для того, чтобы произнесть суждение, и когда онъ произнесетъ свое сужденіе, когда рѣшить, что ему дълать, ему нужна твердость характера и способность къ наблюденію за самимъ собою для того, чтобы выполнить принятое имъ ръшение. Всъ эти способности нужны человъку и упражняются имъ въ большей или меньшей степени, смотря потому, какъ велика та часть его поступковъ, въ которыхъ онъ руководится своими собственными чувствами. Возможно, что человъкъ можетъ попасть на хорошую дорогу и избъжать всякаго рода бъдствій, и не употребляя въ дъло всъхъ этихъ способностей; но въ чемъ же тогда будетъ состоять его отличие, какъ человъка? На самомъ дълъ не въ томъ только важность, что дълаютъ люди. но и въ томъ, каковы тъ люди, которые это дълаютъ. Между тъми предметами, которые человъкъ долженъ стремиться улучшить и усовершенствовать, нервое мъсто по своей важности, безъ сомнънія, занимаетъ самъ человъкъ. Предположимъ, что можно строить дома, ростить хльбь, сражаться, рышать тяжбы, и даже строить церкви и произносить молитвы, --- что все это можетъ дёлаться машинально автоматами въ человъческомъ образъ, но и въ такомъ случат развъ это не было бы большою потерей променять на этихъ автоматовъ хотя бы даже техъ мужчинъ и женщинъ, которые въ настоящее время населяють наименте цивилизованную часть міра, хотя они, безъ сомниня, не болье какъ весьма слабые образчики того, чёмъ могутъ быть. Человёческая природа не есть машина, устроенная по извъстному образцу и назначенная исполнять извъстное дёло, --- она есть дерево, которое по самой природъ своей необходимо должно рости и развиваться во всв стороны, сообразно стремленію внутреннихъ силь, которыя и составляють его жизнь.

Не станутъ, конечно, спорить, что желательно,

чтобы люди упражняли свою способность пониманія, и что разумное следованіе обычаю, или даже иногда и разумное отступление отъ обычая, - лучше, чёмъ слёпое, чисто механическое его исполненіе. До нікоторой степени это общепризнано, что наше понимание должно быть наше собственное пониманіе; но мы не встрвчаемъ такой же охотности признать, что наши желанія и наши побужденія должны быть также наши собственныя желанія и наши собственныя побужденія, или что имініе своихъ собственныхъ побужденій, и притомъ побужденій сильныхъ, не есть опасность и не есть зло. Желанія и побужденія суть въ такой же степени принадлежность совершеннаго челов вческаго существа, какъ и върование и воздержание, - сильныя побужденія только тогда опасны, когда он'в не уровновъшены въ человъкъ надлежащимъ образомъ, когда нѣкоторыя стремленія или наклонности получили сильное развитіе, между тёмъ какъ другія, которыя должны существовать на ряду съ ними, остались слабы и неразвиты. Если люди поступаютъ дурно, то это не потому, что у нихъ сильны желанія, а потому, что у нихъ слаба совъсть. Нътъ никакой естественной связи между сильнымъ побужденіемъ и слабою совъстію; напротивъ сильное побуждение имъетъ естественную связь съ сильной совъстію. Сказать, что чувства и желанія такого-то человъка сильнье и разнообразнье, чвиъ чувства и желанія другаго, это значить ни болье, ни менье, какъ сказать, что такой-то

человъкъ имъетъ въ себъ болъе сырого матеріала человъческой природы и поэтому способень, можетъ быть, къ большему злу, но уже несомнвнно и къ большему добру. Сильныя побужденія суть то же самое, что энергія, туть разница только въ словъ. Энергія можеть быть обращена и на дурное; но, конечно, энергическій человъкъ всегда можетъ болъе сдълать добра, чёмъ человёкъ лёнивый и безстрастный. Чёмъ сильнее въ человеке естественныя чувства, темъ болъе сильнаго развитія могутъ достигнуть въ немъ ть чувства, которыя пріобрьтаются жизнію. Та самая чувствительность, которая дёлаетъ сильными и энергичными наши личныя побужденія, есть также и источникъ, изъ котораго рождается самая страстная любовь къ добродътели и самое строгое наблюденіе надъ самимъ собою. Это не только долгъ общества, но и прямой его интересъ содъйствовать образованію сильной чувствительности въ индивидуумахъ, а не отбрасывать этотъ матеріалъ, изъ котораго выходять герои, на томъ основании. что не знаетъ, какъ дълать изъ него героевъ. Про того человъка, у котораго желанія и побужденія суть его собственныя, суть выражение его собственной природы, какъ она развилась и модифировалась подъ вліяніемъ его собственнаго развитія, — про такого человека говорять, что онъ иметь характеръ. Но тотъ человъкъ, у котораго желанія и побужденія не суть его собственныя, не имветь характера, у него не болфе характера, чфмъ сколько

и у паровой машины. Если же побужденія у человіжа не только суть его собственныя, но и весьма сильны и управляются сильною волей, то такой человіжь иміветь характерь энергическій. Кто находить, что не слідуеть поощрять развитіе индивидуальных желаній и побужденій, тоть должень признать, что общество не нуждается въ сильных натурахь, — что оно не будеть оть того лучше, если въ нем'ь будеть много людей съ сильнымь характеромь, и что не желательно, чтобы общій уровень энергіи поднимался выше.

Въ первобытныхъ обществахъ могло быть, и дъйствительно такъ было, что индивидуальность была несоразмърно могущественна по сравненію съ тъми средствами, какія тогда общество им'вло, чтобы ее дисциплинировать и контролировать. Въжизни общества действительно было такое время, когда элементъ самобытности и индивидуальности былъ чрезмфрно силенъ, и соціальный принципъ долженъ былъ выдержать съ нимъ трудную борьбу. Тогда затрудненіе состояло въ томъ, чтобъ людей, сильныхъ физически или умственно, привести къ подчиненію себя такимъ правиламъ, которыя стремились контролировать ихъ побужденія. Для того, чтобы преодолъть это затруднение, законъ и дисциплина, подобно папамъ въ ихъ борьбъ противъ императоровъ, провозгласили себя имъющими власть надъвсъмъ человъкомъ, стремились подчинить своему контролю всю жизнь человъка, для того чтобы имъть возможность контролировать его характеръ, такъ какъ

общество не находило въ то время другаго достаточнаго средства для обузданія характеровъ. Но теперь обществу не угрожаетъ уже никакой опасности отъ индивидуальности, а напротивъ, дфиствительная опасность, угрожающая теперь человъчеству. состоить не въ чрезмърности, а въ недостаткъ личныхъ побужденій и желаній. Теперь уже совсьмъ не то, что было въ тъ времена. когда страсти людей, сильныхъ по своему положению или по своимъ личнымъ качествамъ, были въ постоянной войнъ съ законами и правилами и должны были быть обузды. ваемы энергическими мфрами, для того чтобъ тфмъ людямъ, которыхъ онв могли достигать, доставить хоть мальйшую долю безопасности. Въ наше время, начиная отъ самыхъ высшихъ классовъ и до самыхъ визшихъ, каждый индивидуумъ живетъ такъ, какъ будто надъ нимъ неусыпно блюдетъ око враждебной къ нему и грозной силы. Не только въ томъ, что касается другихъ людей, но и въ томъ, что касается только ихъ самихъ, какъ индивидуумъ, такъ и семейство, не спрашиваютъ себя-чему долженъ я отдать предпочтение? или, что болже соотвътствуетъ моему характеру или моимъ наклонностямъ? - или, что можеть болве способствовать свободному проявленію, или росту и преуспѣянію того, что во мнъ есть лучшаго и наибольше высокаго? Они ставятъ себъ вопросы совершенно другаго рода,они спрашивають себя: что соотвътствуеть моему положению въ обществъ? что въ этомъ случать обыкновенно делають люди, принадлежащие къ одному со мной классу общества и съ такими же, какъ я, денежными средствами? или (что еще хуже) что дълають въ данномъ случав люди, принадлежащіе къ высшему, чъмъ я, классу общества, и съ большими, чёмъ я, денежными средствами? Я вовсе не думаю утверждать, чтобы люди нашего времени оказывали предпочтение требованіямъ обычая передъ требованіями своихъ собственныхъ наклонностей. Дело въ томъ, что въ наше время люди не имъютъ никакихъ другихъ наклонностей, кромъ тъхъ, которыя сообразны съ требованіями обычая. Такимъ образомъ у этихъ людей самый умъ подавленъ. Они даже и веселиться иначе не могутъ, какъ соображаясь съ обычаемъ, и не находятъ удовольствія ни въ чемъ, что съ нимъ не согласно. Они любять массой. Ихъ выборь ограничивается тымь, что освящено обычаемъ: всякой оригинальности во вкусь, всякой эксцентричности въ поступкахъ они избъгаютъ, какъ преступленія. Отказываясь слъдовать указаніямь своей собственной природы, они довели себя до того, что утратили въ себъ всякую природу: ихъ человъческія способности зачахли и заморены: они не способны ни къ какому естественному удовольствію: они не им'єють ни одного мнівнія, ни одного чувства, которое было бы ихъ собственное, родилось бы въ нихъ самихъ. Спрашивается: желательно ли для человъка такое состояніе?

Желательно—говорить кальвинистская теорія. По этой теоріи, им'єть свою волю есть величайшее преступленіе. Все добро, къ какому только способно человъчество, заключается въ повиновеніи. Вамъ не оставляется никакого выбора, - всъ должны поступать именно такъ, а не иначе, -- "все, что не есть обязанность, есть грахъ". Человаческая природа радикально гръховна, и человъку нътъ другаго средства спастись, какъ совершенно убить въ себъ человъческую природу. Кто признаетъ эту теорію, для того не есть зло - утратить какую либо человъческую способность, качество или свойство: ему не надо никакихъ способностей, кромъ однойисполнять волю Божію, и если онъ какую либо изъ своихъ способностей употребляетъ и для другихъ цълей, а не только для того, чтобъ достигать лучшаго исполненія воли Божіей, то для него было бы лучше, когда бы онъ вовсе не имълъ этой способности. Такова теорія кальвинизма. Этой теоріи, только нъсколько смягчая ее, держатся весьма многіе, которые, однако, вовсе не признаютъ себя кальвинистами. Смягченіе состоить въ томъ, что предполагаемой воли Божіей дается толкованіе менве аскетическое, - признается не противнымъ воли Божіей, чтобы человъчество удовлетворяло нъкоторымъ требованіямъ своей природы, но не иначе какъ путемъ повиновенія, т. е. извъстнымъ образомъ, который предписанъ властію и следовательно необходимо долженъ быть одинаковъ для всёхъ. Подъ этою то коварной формой укрывается сильная наклонность нашего времени къ узкой теоріи кальвинизма, къ ел жалкому, общинанному типу человъческаго характера. Везъ сомнънія, много

такихъ людей, которые совершенно искренно думають, что человькь, такимь образомь умаленный и изуродованный, и есть именно то, чемъ ему назначено быть отъ его Творца, - точно такъ же какъ много есть людей, которые находять, что деревья, выстриженныя разными фигурами, лучше, чъмъ деревья въ ихъ естественномъ состояніи. Но если религія признаетъ, что человъкъ созданъ существомъ добрымъ, то не соотвътственнъе ли этому было бы повърить, что это доброе существо дало человъку всъ его способности для того, чтобы онъ пользовался ими, развиваль ихъ, а не для того, чтобы онъ ихъ замаривалъ и искоренялъ, - что оно исполняется радостію всякій разъ, когда видитъ, что его созданія увеличивають свои способности къ пониманію, къ действію, къ наслажденію, что они дълаютъ шагъ къ достиженію того идеала, который для нихъ начертанъ въ ихъ природъ. Человъческая природа дана человъку для другихъ цълей, а не для того только, чтобы онъ отъ нея отрекался: вотъ основаніе, изъ котораго рождается типъ человъческаго совершенства, совершенно различный отъ типа кальвинистской теоріи. «Древнее поклонение человъческой природъ есть также одинъ изъ элементовъ человъческаго достоинства, какъ и христіанское самоотверженіе \*)». \*Есть еще греческій идеаль саморазвитія, съ которымъ сливается, но котораго не зам'вняеть платоническій и

<sup>\*)</sup> Essays Стирлинга.

христіанскій идеалъ господства надъ самимъ собою. Можетъ быть Джонъ Ноксъ и лучше, чѣмъ Алкивіадъ, но во всякомъ случат Периклъ лучше, чѣмъ они оба, и если бы Периклъ существовалъ въ наше время, то не былъ бы лишенъ тѣхъ хорошихъ качествъ, какія имѣлъ Джонъ Ноксъ.

Люди достигаютъ высокаго достоинства и превосходства не чрезъ выкраивание себя по извъстной мфркф, а чрезъ развитие своей индивидуальности, вызывая ее къ жизни въ техъ пределахъ, которые условливаются правами и интересами другихъ людей. Какъ всякое произведение носить на себъ отпечатокъ характера того, кто его произвелъ, такъ и жизнь человъческая съ развитіемъ идивидуальности становится полнте, богаче, разнообразнье, даеть болье обильный матеріаль для высокихъ мыслей и возвышенныхъ чувствъ, укрѣпляеть связь между индивидуумомъ и его расой, возвышая достоинство самой расы. Соответственно развитію своей индивидуальности, человікъ получаеть большую цену самъ для себя и вследствіе этого делается способенъ иметь большую цену для другихъ, -- самая жизнь его становится полнъе, а чемъ более жизни въ единицахъ, темъ более жизни и въ массъ, которая составляется изъ этихъ единицъ. Нельзя избъжать стъсненія индивидуальной свободы, на сколько это необходимо для того, чтобы предупредить со стороны болже энергическихъ натуръ нарушение правъ другихъ людей. Но это стъснение вполнъ вознаграждается даже и съ

точки зрвнія человіческаго развитія: ті средства къ развитію, которыя утрачиваются индивидуумомъ вследствіе неудовлетворенія своихъ стремленій, нарушающихъ права другихъ, - эти средства къ развитію могли бы быть употреблены въ дело не иначе, какъ въ ущербъ развитія другихъ индивидуумовъ; кромъ того, и самъ индивидуумъ, подвергающійся этой утрать, вполнь вознаграждается за нее высшимъ развитіемъ соціальной стороны своей природы, каковое развитіе и возможно только при ограниченіи эгоистическихъ стремленій. Подчиненіе себя строгимъ правиламъ справедливости ради пользы другихъ развиваеть въ человъкъ такія чувства и способности, которыя имъютъ своимъ предметомъ благо другихъ людей. Но такое ограничение индивидуальной свободы, которое дёлается не ради блага другихъ людей, а потому только, что такъ другимъ людямъ нравится, — такое ограничение не развиваетъ въ человъкъ ничего хорошаго, исключая развъ того только, что сопротивление такому ограниченію можетъ развить силу характера. Когда же человъкъ покорно подчиняется этому ограниченію, то это отупляеть и ослабляеть всю его природу. Индивидуальное развитие только тогда возможно, когда индивидуумъ имветъ свободу вести такой образъ жизни, какой признаетъ для себя лучшимъ, — и чемъ большую степень этой свободы предоставляль индивидууму тоть или другой въкъ, тъмъ более этотъ въкъ имълъ цъны въ глазахъ потометва. Даже самъ деспотизмъ не производить обыкновенныхь своихь самыхь вредныхь послёдствій, если только допускаеть существованіе индивидуальности. Все, что уничтожаеть индивидуальность, есть деспотизмъ, какое бы имя оно ни носило, во имя чего бы оно ни действовало, все равно, во имя ли воли Божіей, или во имя человёческой.

Сказавъ, что безъ индивидуальности не мыслимо никакое развитіе, что только при существованіи индивидуальной свободы люди могуть совершенствоваться и достигать наивозможно полнаго развитія, я могъ бы на этомъ и покончить свою аргументацію въ пользу индивидуальной свободы. И въ самомъ дълъ, какой другой аргументъ болъе убъдительный, болъе сильный, можемъ мы представить въ пользу того или другаго условія человъческой жизни, какъ не тотъ, что выполнение этого условія приближаеть человіка къ тому боліве совершенному состоянію, какое для него возможно? и на оборотъ, какое болъе сильное возражение можетъ быть представлено противъ того или другаго условія жизни, какъ не то, что это условіе препятствуетъ совершенствованію человѣка? Однако эти соображенія окажутся, безъ сомнінія, недостаточными для убъждёнія тёхъ, которыхъ убъдить для насъ всего нужнее, и потому намъ необходимо привести для подкръпленія нашего аргумента еще соображенія другаго рода. Мы покажемъ, что существование развитыхъ индивидуумовъ полезно для неразвитыхъ, — что нежелающие индивидуальной свободы, или нежелающіе сами ею пользоваться, будуть вознаграждены, если не будуть стёснять свободы другихъ.

Прежде всего я укажу на то, что люди, не пользующіеся индивидуальной свободой, всегда могутъ кое-чему научиться отъ тёхъ, которые ею пользуются. Никто не станетъ отрицать, что оригинальность весьма драгоценна для людей, - что всегда есть надобность не только въ такихъ людяхъ, которые бы открывали новыя истины и разскрывали заблужденія, отпобочно принятыя за истину, но и въ такихъ, которые бы своимъ опытомъ открывали лучшіе пріемы для той или другой практической дъятельности, служили бы примъромъ болъе лучшаго образа жизни, болъе совершеннаго вкуса и вобще болье совершеннаго веденія человіческихъ діль. Этого никто не можетъ отрицать, если только не признаетъ, что міръ достигь уже во всёхъ отношеніяхъ самаго высшаго совершенства, какого только можеть достигнуть. Совершенно справедливо, что не всякій равно способенъ оказать такую услугу, -- что, говоря сравнительно, весьма немного такихъ людей, которыхъ опыть имъль бы такое достоинство, что его принятіе было бы прогрессомъ. Но эти немногіе и суть соль земли; безъ нихъ жизнь человеческая обратилась бы въ стоячую лужу. Эти немногіе не только открывають намъ новыя блага, до тъхъ поръ для насъ не существовавшія, но и дають жизнь тэмъ благамъ, которыя уже

существовали. Если бы даже намъ и не предстояло болве узнавать ничего новаго, то и въ такомъ случав развв умъ человвческій быль бы менте необходимъ? Дълая то, что уже давно дълается, развъ люди не должны знать, почему они это делають именно такъ, а не иначе, и развѣ это все равно, будутъ ли они это дѣлать какъ скоты, не понимая, или же какъ разумныя существа, съ полнымъ пониманіемъ? Даже самыя лучшія вірованія и самыя лучшія дійствія людей имъютъ большую наклонность превращаться въ простой механизмъ, и еслибы не существовали постоянно такіе люди, которые своею самобытностію поддерживають жизнь въ этихъ върованіяхъ и дёйствіяхъ, препятствують ихъ основаніямъ превратиться въ преданіе, — еслибы не суще-ствовали такіе люди, то самыя лучшія даже върованія и дійствія сдівлались бы мертвыми, не въ состояніи были бы устоять противъ мальйшаго напора чего нибудь действительно живаго,тогда не было бы никакого основанія полагать, почему бы и цивилизація не могла умереть также, какъ умерла византійская имперія. Правда, геніальные люди всегда были и по всей въроятности всегда будутъ въ малочисленномъ меньшинствъ; но чтобъ имъть ихъ хотя въ этомъ меньшинствъ, необходимо сохранять ту почву, кокоторая ихъ роститъ. Геніи могутъ свободно дышать только въ атмосферъ свободы. Геніальные люди, ex vi termini, болбе индивидуальны, чемъ

другіе, и следовательно, менее способны, чемь другіе, прилаживать себя къ темъ немногочисленнымъ образцамъ, которыми общество снабжаетъ своихъ членовъ, освобождая ихъ такимъ образомъ отъ заботы образовывать свой собственный характеръ. Если геніальный челов'якъ уступитъ требованіямъ общества, приладить себя къ его образцу и, такимъ образомъ, оставитъ втунъ всю ту часть своего существа, которая не можеть развиться при этихъ условіяхъ, то общество не много выиграеть отъ его генія. Когда же геній обнаруживаеть сильный характерь и разрываеть налагаемыя на него цёни, то общество, не успёвъ подвесть его подъ общій уровень, обыкновенно указываеть на него, какъ на "дикаго", какъ на "чудака", какъ на примъръ, который долженъ служить предостережениемъ для другихъ, -- оно въ такихъ случаяхъ обыкновенно дъйствуетъ подобно тому, какъ если бы кто сталъ роптать на Ніагару, зачемъ она не течетъ также свободно премежъ своихъ береговъ, какъ каналы Голландіи.

Я потому такъ долго останавливаюсь на значеніи геніальныхъ людей и на необходимости давать полный просторъ ихъ мысли и ихъ дъйствіямъ, что въ дъйствительной жизни почти всъ люди относятся къ этому совершенно индифферентно, хотя въ теоріи и не станетъ никто этого оспоривать. Вообще люди смотрятъ на геній, какъ на нъчто весьма хорошее, когда онъ дълаетъ человъка способнымъ написать вдохновен-

ную поэму или превосходную картину. Но геній въ истинномъ смыслѣ этого слова, т. е. въ смыслъ оригинальности мысли и дъйствія, возбуждаетъ въ людяхъ чувство совершенно инаго рода: никто, конечно, не скажеть, чтобы такой геній не заслуживалъ удивленія, но при этомъ едва ли не каждый думаеть про себя, что нътъ никакой надобности въ этомъ геніи, что очень хорошо можно обойтись и безъ него. Такое отношение людей къ генію, по несчастію, столь естественно, что и не можетъ быть предметомъ удивленія: оригинальность есть такая вещь, пользу которой не могутъ понимать неоригинальные умы: они не могутъ видъть, какую пользу можетъ принесть она, а если бы видъли, то и не была бы она оригинальностію. Первая услуга, какую должна оказать оригинальность этимъ умамъ, состоитъ въ томъ, чтобы открыть имъ глаза, и когда они такимъ образомъ прозрѣютъ, то могутъ оказаться способны и сами сдёлаться оригинальными, а покамфеть пусть они не забывають, что все, что люди ни делають, было когда-то сделано кемъ нибудь въ первый разъ, и что все благо, какое только существуетъ, есть плодъ оригинальности,пусть они будуть довольно скромны чтобы върить, что оригинальность еще имжетъ кое-что совершить, и что они темъ более въ ней нуждаются, чёмъ менёе сознають въ ней нужду.

Какое бы, повидимому, поклоненіе, не только на словахъ, но хотя бы даже и на самомъ дѣлѣ, ни воз-

давали мнимому или действительному умственному превосходству, но нельзя не признать той истины, что вездъ и во всемъ обнаруживается общее тяготъніе къ установленію надъ людьми господства посредственности. Въ древнемъ міръ, въ средніе въка, а также, хотя и въ меньшей степени, и въ этотъ длинный переходный періодъ, который отдёляеть наше время отъ феодализма, индивидуумъ былъ самъ по себъ сила, а когда имълъ большія способности или высокое общественное положение, то и значительная сила. Въ настоящее время индивидуумъ затерянъ въ толив. Въ политикв стало даже тривіальностію говорить, что теперь міромъ управляетъ общественное мнѣніе. Теперь единственная сила, заслуживающая этого названія, есть сила массы, или сила правительства, когда оно является органомъ стремленій и инстинктовъ массы. Это одинаково върно какъ относительно нравственныхъ и соціальныхъ отношевій частной жизни, такъ и относительно общественныхъ дълъ. Та публика, которой мивніе называется общественнымъ мнѣніемъ, не всегда одна и та же: въ Америкъ эта публика есть бълое населеніе, въ Англіипреимущественно средній классъ, но во всякомъ случав эта публика есть масса, т. е. коллективная посредственность. И, что составляеть еще болье замьчательную новизну нашего времени, - масса беретъ свои мивнія не отъ лицъ, высоко стоящихъ въ церковной или государственной іерархіи, не отъ тёхъ или другихъ общепризнанныхъ руководителей, и не изъ

книгь: ея мибнія составляются для нея людьми, весьма близко къ ней подходящими, которые, подъ впечатленіемъ минуты, обращаются къ ней или говорятьоть ея имени въ газетахъ. Я нисколько не жалуюсь на все это. Я не утверждаю, чтобы при теперешнемъ низкомъ состоянии человъческаго ума могло существовать, какъ общее правило, что нибудь лучшее, чъмъ это. Но это нисколько не противоръчитъ тому, что правительства посредственности суть посредственныя правительства. Никогда правительство демократіи или многочисленной аристократіи, ни своими политическими дійствіями, ни своими мнініями, ни качествами, ни настроеніемъ умовъ, какое оно питало въ людяхъ, никогда такое правительство не возвышалось и не могло возвыситься выше посредственности, исклю. чая того, когда государь-толна руководился (что всегда и бывало въ лучшія времена этихъ правительствъ) совътами и указаніями болъе высокоодаренныхъ и болже высоко-образованныхъ одного или нъсколькихъ индивидуумовъ. Отъ индивидуумовъ исходитъ и должна исходить иниціатива всего мудраго, всего благороднаго, -и притомъ, на первый разъ, обыкновенно всегда отъ одного индивидуума. Честь и слава серединныхъ людей состоить въ ихъ способности следовать за этой иниціативою, — въ способности находить въ себъ отзывъ на все мудрое и благородное и, наконецъ, въ способности дозволить себя вести къ этому съ открытыми глазами. Я вовсе не имъю намъренія поощрять то поклоненіе героямъ, которое рукоплещетъ могущественному генію, когда тотъ силою захватываетъ себѣ въ руки управленіе міромъ и насильно заставляетъ міръ исполнять свои повелѣнія. Все, чего такой человѣкъ можетъ справедливо себѣ требовать, это—свободы указывать путь другимъ людямъ; но принуждать людей идти по тому или другому пути, это не только непримиримо съ ихъ свободой и развитіемъ, но и непримиримо съ достоинствомъ геніальнаго человѣка.

Общей тенденціи, которая привела къ тому, что мижніе массъ, состоящихъ изъ серединныхъ людей, повсюду сдёлалось или дёлается господствующей властію, - этой тенденціи должна, повидимому, противодъйствовать все болье и болье рьзко обозначающаяся индивидуальность мыслящихъ людей. Въ такое время, какъ наше, болве, чвмъ когда либо, надо не запугивать, а напротивъ поощрять индивидуумовъ, чтобы они действовали не такъ, какъ дъйствуетъ масса. Въ другія времена не было никакой пользы въ томъ, чтобы индивидуумъ дъйствовалъ не такъ, какъ масса, если притомъ онъ не действовалъ лучше, чемъ масса; но теперь неисполнение обычая, отказъ преклоняться передъ нимъ, есть уже само по себъ заслуга. Потому именно, что тиранія мижнія въ наше время такова, что всякая эксцентричность стала преступленіемъ, потому именно и желательно, чтобы были эксцентричные люди, - это желательно для того, чтобы покончить съ этой тираніей. Тамъ всегда было много эксцентричныхъ людей, гдѣ было много сильныхъ характеровъ, и вообще въ обществѣ эксцентричность бываетъ пропорціональна геніальности, умственной силѣ и нравственному мужеству. То обстоятельство, что теперь такъ мало эксцентричныхъ людей, и свидѣтельствуетъ о великой опасности, въ какой мы находимся.

Я сказаль, что въ высшей степени важно дать какъ можно болве простору тому, что не соотвътствуеть обычаю, для того чтобы можно было видъть, изъ несоотвътствующаго обычаю не заслуживаетъ ли что нибудь быть обращеннымъ въ обычай. Изъ этого не слъдуетъ, чтобы независимость дъйствія и неподчиненіе обычаю заслуживали поощренія потому только, что могуть создать лучшіе образы дъйствія и обычаи, болье достойные общаго признанія, чімь ті, которые существують въ данное время, -- изъ этого не следуеть, чтобы только тъ люди, которые отличаются умственнымъ превосходствомъ, могли имъть справедливое притязаніе устроивать свою жизнь по своему личному усмотренію. Неть никакого основанія, почему бы существование всёхъ людей должно было быть устроиваемо на одинъ манеръ, или по небольшому числу разъ опредъленныхъ образцовъ. Если только человъкъ имъетъ хотя самую посредственную долю здраваго смысла и оныта, то тотъ образъ жизни, который онъ самъ для себя изберетъ, и будеть лучшій, не потому чтобы быль лучше самъ

по себъ, а потому, что онъ есть его собственный. Люди не бараны, да и бараны даже не до такой степени схожи между собой, чтобы совершенно не отличались одинъ отъ другаго. Чтобы имъть платье или сапоги, которые были бы ему въ пору, человъкъ долженъ заказивать ихъ по своей мъркъ или выбирать въ цъломъ магазинъ, - неужели же легче снабдить человъка пригодною для него жизнію, чъмъ пригоднымъ для него платьемъ? Неужели люди болье схожи между собой въ физическомъ и нравственномъ отношеніи, чёмъ по формѣ своихъ ногъ? Если бы даже люди не имъли между собой никакого другаго различія, кром'в различія вкусовъ, то и въ такомъ случав не было бы никакого основанія подводить ихъ всёхъ подъ одинъ образецъ. Различные люди требують и различныхъ условій для своего умственнаго развитія, и если, не смотря на свое различіе, будуть всв находиться въ одной и той же нравственной атмосферф, то не могутъ всф жить здоровою жизнію, точно также какъ не могутъ всв различныя растенія жить въ одномъ и темъ же климать. То, что для одного человъка есть средство къ развитію, для другаго есть препятствіе къ развитію. Одинъ и тотъ же образъ жизни служить для одного здоровымъ возбужденіемъ всёхъ его силь, благод втельно действуеть на всв его способности къ деятельности и къ наслажденію, а для другаго, напротивъ, составляетъ гнетущую тяжесть, которая пріостанавливаеть или прекращаеть всякую внутреннюю жизнь. У людей не

одни и тъ же источники наслажденія и не одни и тъ же источники страданія; на нихъ не одинаково дъйствуютъ различныя физическія и нравственныя условія, и если ихъ различію между собой не соотвътствуетъ различіе въ образъ жизни, то они не могутъ достигнуть всей полноты возможнаго для нихъ счастія, не могуть достигнуть того умственнаго, нравственнаго и эстетическаго совершенства, на какое способны. На какомъ основани общественное чувство простираеть свою терпимость только на тв вкусы, на тв образы жизни, которые имъють много приверженцевъ? Различіе во вкусахъ нигдъ (исключая развъ только монастырей) совершенно не отрицается; человъкъ можетъ, не подвергая себя осужденію, любить или не любить табакъ, музыку, физическія упражненія, шахматы, карты, чтеніе, и это потому, что какъ тв, которые любять эти вещи, такъ и тъ, которые ихъ не любять, слишкомъ многочисленны, чтобы можно было не признать ихъ голосъ. Но если кто либо, а тъмъ болье если этотъ кто либо-женщина, сдълаетъ то, "чего никто не делаетъ", или не сделаетъ того, "что всв двлають", -то подвергается такому же строгому осужденію, какъ если бы быль учинень какой нибудь важный правственный проступокъ. Тѣ люди, которые имѣютъ титулы или какіе нибудь внъшніе признаки, свидътельствующіе о томъ, что они занимають въ обществъ высокое положеніе, или пользуются уваженіемъ людей высоко стоящихъ, такіе люди еще могутъ дозволять себъ нъкоторую незначительную степень свободы, безъ вреда для своей репутаціи, — но только нікоторую незначительную степень, повторяю, потому что, если кто дозволить себів сколько нибудь значительную степень свободы, то рискуеть навлечь на себя нівчто худшее даже, чіть оскорбительныя рівчи, — рискуеть, что его потребують предъ коммиссію de lunatico, отнимуть у него собственность и отдалуть ее родственникамь \*).

<sup>\*)</sup> Тѣ основанія, по которымь въ наше время человъкъ можеть быть дегально признанъ неспособнымъ управлять самъ своими делами, и завещание его - не имъющимъ силы (если только послъ него осталось имущество, достаточное чтобы покрыть судебные по этому расходы, такъ какъ эти расходы падають на наследство), - эти основанія заключають въ себі нічто такое, что возбуждаеть вмъсть и презръніе и страхъ. Умы, самые ничтожные изъ ничтожныхъ, раскапываютъ самыя мельчайшія подробности ежедневной жизни человъка, и откопавъ въ нихъ что нибудь такое, что ихъ бъдному пониманію представляется не совсёмъ подходящимъ подъ то, что общепринято, они подвергають это сужденію своего бъднаго ума и предъявляють присяжнымъ какъ доказательство умственнаго разстройства, — и часто съ успъхомъ, такъ какъ присяжные бываютъ обыкновенно едва ли не столько же умственно ничтожны и невъжественны, какъ и сами свидътели, а наши судьи не только оказываются не въ состояни воздержать ихъ отъ заблужденія, а напротивь, только способствують имъ заблуждаться, отличаясь по большей части тьмъ крайнимъ незнаніемъ человъческой природы и человъческой жизни, которое мы, къ немалому нашему удивленію, такъ часто встръчаемъ въ англійскихъ юристахъ. Эти судебныя разбирательства представляють върное выражение господствующихъ въ массъ чувствъ и мнаній относительно человъческой свободы. Наши судьи и присяжные не только ставять индивидуальность ни во что, не только не признають за индивидуумомъ ни малейшаго права действовать свободно, руководясь своимъ сужденіемъ и своими

Общественное мижніе имжетъ теперь именно то направленіе, при которомъ оно делается наиболе склоннымъ къ нетерпимости ко всякаго рода сколько нибудь резкому проявленію индивидуальности. Общее свойство людей нашего времени--- не только умственная умфренность, но и умфренность даже въ наклонностяхъ: у нихъ нътъ ни потребностей, ни желаній довольно сильныхъ, чтобы побудить ихъ сдёлать что либо, не соотвътствующее тому, что общепринято, — они даже не понимають, чтобы люди могли имъть сильныя потребности или сильныя желанія, и тіхъ, кто ихъ иміть, причисляють обыкновенно къ одному разряду съ распутными и невоздержными людьми, которыхъ привыкли презирать. Предположимъ, что при такомъ общемъ направленіи возникнетъ сильное стремленіе къ улучшенію нравственности; очевидно, что при этомъ должно произойдти. Подобное стремленіе и на самомъ дѣлѣ теперь существуеть, и многое уже дъйствительно сдёлано для установленія большей правильности въ

наклонностями, въ чемъ бы то ни было, хотя бы это и касалось только его самого, — они не понимаютъ даже, чтобы человъкъ въ здравомъ умственномъ состояніи могъ желать себъ подобной свободы. Въ прежнія времена, когда атенстовъ сжигали, сострадательные люди предлагали замѣнить сожженіе заключеніемъ въ домъ умалишенныхъ: не будеть ничего удивительнаго, если это предложеніе осуществится въ наше время, и виновники такого сострадательнаго подвига будутъ восхвалять самихъ себя, что не подвергають уже болье никакимъ преслъдованіямъ за религіозныя мнѣнія, а поступають съ несчастными совершенно гуманно, совершенно по христіански, — хотя и не безъ тайнаго удовольствія, что эти несчастные все таки получили должное.

дъйстіяхъ людей и для устраненія всякаго рода уклоненій отъ общихъ правилъ, - теперь въ большомъ ходу филантропизмъ, которому не представляется другаго болже привлекательнаго для него поприща, какъ умственное и нравственное усовершенствованіе намъ подобныхъ. Эти тенденціи нашего времени имъютъ своимъ послъдствіемъ то, что общество теперь болье, чымь когда либо, заражено наклонностію подчинять людей общимъ правиламъ поведенія и подводить всёхъ и каждаго подъ установленный имъ типъ. А этотъ типъ, -- сознають это или не сознають, во всякомъ случат есть ничто иное, какъ отсутствие всякаго рода сильныхъ желаній. Теперешній идеаль характера состоить въ томъ, чтобы не имъть никакого опредъленнаго характера, — въ томъ, чтобы сдавливать, какъ китаянка сдавливаеть свою ногу, и такимъ образомъ изувъчивать все, что въ человъкъ выдается сколько нибудь впередъ и можетъ сдёлать его отличнымъ отъ серединныхъ людей.

Какъ это обыкновенно бываетъ со всякимъ идеаломъ, который не обнимаетъ собою вполнъ всего того, что на самомъ дълъ должно быть желательно,—господствующій теперь идеалъ характера образуетъ только такіе характеры, которые суть ни что иное, какъ слабый образчикъ именно того, что этимъ идеаломъ не признано. Вмъсто сильной энергіи, которая бы управлялась сильнымъ умомъ, — вмъсто сильнаго чувства, которое бы строго контролировалось сознательной волей, ин имъемъ слабое чувство и слабую энергію, которая безъ большаго усилія воли или ума приводится во внъшнее, по крайней мъръ, соотвътствие съ правиломъ. Широкіе энергическіе характеры теперь стали уже преданіемъ. У насъ, въ Англіи, едва ли для энергіи открыто теперь какое нибудь другое ноприще, кромъ пріобрътенія. Только въ этомъ отношении и замъчается еще сколько нибудь значительная энергія. А вся та часть энергіи, которая не расходуется на удовлетворение страсти къ пріобрътенію, тратится на какіе нибудь пустяки, обращается на достижение такихъ целей, которыя можетъ быть и полезны, и даже филантропичны, но всегда исключительны и вообще крайне ничтожны, мелки. Величіе Англіи въ настоящее время есть величіе чисто коллективное: индивидуально мы мелки, и если еще способны совершить что пибудь великое, то единственно благодаря нашей способности дъйствовать сообща. Наши нравственные и религіозные филантропы совершенно довольны такинъ состояніемъ, но мы замітимъ имъ, что не такого покроя, какой мы видимъ теперь, были люди, которые сдълали Англію темь, чемь она стала, и что не такого покроя люди, какъ теперь. потребуются для того, чтобы удержать Англію отъ паленія.

Деспотизмъ обычая повсюду составляетъ препятствіе къ человѣческому развитію, находясь въ непрерывномъ антагонизмѣ съ тою наклонностію человѣка стремиться къ достиженію чего нибудь лучшаго, чъмъ обычай, которая, смотря по обстоятельствамъ, называется то духомъ свободы, то духомъ прогресса или улучшенія. Духъ улучшенія не всегда есть вмёстё и духъ свободы, потому что можетъ стремиться и къ насильственному улучшенію, вопреки желанія тъхъ, кого это улучшеніе касается, и тогда духъ свободы, сопротивляясь такому стремленію, можеть даже оказаться временно за одно съ противниками улучшенія. Свобода есть единственный вёрный и неизмённый источникъ всякаго улучшенія: тамъ, гдѣ существуетъ свобода, тамъ можетъ быть столько же независимыхъ центровъ улучшенія, сколько индивидуумовъ. Впрочемъ, прогрессивный принципъ, подъ какимъ бы видомъ онъ ни проявлялся, подъ видомъ ли любви къ свободъ, или любви къ улучшенію, во всякомъ случав есть врагъ господства обычая и необходимо предполагаетъ стремление освободить людей отъ его ига. Въ борьбъ между этимъ принципомъ и обычаемъ и заключается главный интересъ исторіи человъчества. Большая часть міра, собственно говоря, не имъетъ исторіи именно потому, что тамъ безгранично царствуетъ обычай. Такова судьба всего Востока. Тамъ обычай есть во всемъ верховный судья, — тамъ справедливость, право, значить соотвътствие обычаю, - тамъ никто и въ мысляхъ не имъетъ, чтобы можно было воспротивиться обычаю, и только развѣ изрѣдка какой нибудь тиранъ нарушаетъ обычай въ упоеніи власти. Мы видимъ, къ какимъ это ведетъ последствіямъ. У народовъ Востока существовала нъкогда индивидуальность, оригинальность: это были нѣкогда многочисленные, образованные народы, у которыхъ процевтали многія искусства, и всемъ своимъ развитіемъ они были обязаны самимъ себъ, и были тогда самыми великими, самыми могущественными народами міра. И что же теперь стало съ ними? Они теперь въ подданствъ или въ зависимости у тъхъ самыхъ племенъ, которыхъ предки странствовали въ лъсахъ въ то время, какъ ихъ предки имѣли великолѣпные дворцы и храмы, и все это сдёлалось потому, что у этихъ варварскихъ племенъ обычай господствоваль только на половину, и редомъ съ обычаемъ существовали свобода и прогрессъ. Эти народы, какъ видно, были когда-то прогрессивны и потомъ остановились въ своемъ развитіи: когда же произошла эта остановка? А именно тогда, когда у нихъ перестала существовать индивидуальность. Если подобное этому должно совершиться и съ европейскими народами, то это совершится съ ними нъсколько иначе, потому что то, чъмъ имъ угрожаетъ господствующій у нихъ деспотизмъ обычая, не есть собственно неподвижность: этотъ деспотизмъ, хотя и преслъдуетъ всякую самобытность, оригинальность, но онъ не противъ перемвнъ, если только эти перемвны совершаются разомъ для всёхъ и со всёми. Мы бросили мундирные костюмы, которыхъ такъ строго держались наши предки, - мы измёняемъ наши моды довольно

часто, и разъ, и два раза въ годъ, но измѣняемъ не иначе, какъ всв сообща, разомъ, и каждый изъ насъ считаетъ непремвино нужнымъ быть одвту такъ, какъ одъты другіе. Такимъ образомъ мы дълаемъ измъненія собственно ради измъненія, а ве ради красоты или удобства: не можетъ же быть, чтобы всв вдругь разомъ, въ одно время, убъждались въ красотъ или удобствъ дълаемаго измъненія, — или чтобы всв вдругь разомъ измвняли свое мнвніе о томъ, что до этого находили хорошимъ или удобнымъ. Врочемъ мы не только склонны къ перемънамъ, но и прогрессивны; мы постоянно изобрътаемъ какія нибудь механическія усовершенствованія и потомъ безъ затрудненія бросаемъ ихъ, когда изобрътаемъ что нибудь лучшее, - особенно же мы падки на всякаго рода улучшенія въ политикъ, воспитаніи и даже въ нравственности, хотя въ последнемъ случае подъ улучшениемъ мы понимаемъ, обыкновенно, ня что иное, какъ навязываніе нашихъ мніній другимъ посредствомъ убіжденія или даже просто насиліемъ. Собственно говоря, мы не только не враги прогресса, а напротивъ, считаемъ себя самымъ прогрессивнымъ народомъ, какой когда либо существоваль; но мы -противь индивидуальности, мы воображаемъ, что совершимъ великое дело, если добъемся того, что всё люди будутъ совершенно похожи другъ на друга, --- мы забываемъ, что для каждаго человъка существование такихъ людей, которые на него не похожи, составляетъ существенное условіе для того, чтобы онъ былъ въ состоянии сознавать свои недостатки и тѣ достоинства, которыхъ у него нътъ, и комбинируя между собою достоинства разныхъ типовъ, восходить такимъ образомъ къ образованію высшаго типа. Не должны мы упускать изъ виду тотъ весьма поучительный примъръ, какой представляютъ намъ Китайцы. Это — народъ весьма способный и даже во многихъ отношеніяхъ весьма мудрый, благодаря тому исключительному счастію, какое выпало на его долю, что установившіеся у него съ раннихъ временъ обычаи были замёчательно хороши. Тёхъ людей, которые были до некоторой степени виновниками этихъ обычаевъ, нельзя не признать съ въкоторыми ограниченіями за людей мудрыхъ и философовъ. Мы находимъ у нихъ замъчательный по своему совершенству аппарать для того, чтобы вся та мудрость, какою только обладають люди, была въ наивозбольшей степени усвоиваема каждымъ членомъ общества: здёсь и почеть, и власть принадлежать тёмь, кто обладаеть большею степенью мудрости. Повидимому народъ, устроившій у себя такіе порядки, открыль ключь къ человъческой прогрессивности и долженъ идти постоянно во главъ всемірнаго развитія; а между тымь мы видимь совершенно противное: народъ этотъ впалъ въ неподвижность, въ которой пребываеть уже несколько тысячельтій, и если у него возможно еще какое усовершенствованіе, то не иначе, какъ чрезъ вліяніе иностранцевъ. То, къ чему такъ ревностно стремятся наши англійскіе филантропы, Китайцы осуществили

у себя съ такимъ совершенствомъ, какого трудно было даже ожидать; у нихъ всѣ люди какъ одинъ человѣкъ, у всѣхъ одни мысли, одни понатія, одни правила,—и что же вышло изъ этого? Нашъ regime общественнаго мнѣнія представляетъ совершенное тождество съ воспигательной и политической системой Китая; вся разница только въ томъ, что нашъ regime находится въ неорганизованномъ состояніи, а китайская система окончательно организована, и если индивидуализмъ не устоитъ противъ стремленій этого regime, то Европа, не смотря на все свое прекрасное прошедшее и не смотря на весь свой христіанизмъ, сдѣлается вторымъ Китаемъ.

Что предохраняло до сихъ поръ Еврону отъ подобной участи? Почему семья европейскихъ народовъ была до сихъ поръ не неподвижною, а постоянно совершенствующеюся частію человъчества? Не потому, конечно, чтобы европейские народы имъли какое нибудь превосходство предъ другими народами, такъ какъ это превосходство, если оно и существуеть, во всякомъ случав есть следствіе, но не причина, - а потому, что они постоянно отличались большимъ разнообразіемъ характеровъ и культуры. Индивидуумы, классы общества, народы, все это представляло въ Европъ весьма ръзкое разнообразіе, и всѣ эти разнообразія стремились къ прогрессу весьма различными путями. Правда, таково было общее явление всъхъ эпохъ европейской истории, что шедшіе по одному пути обнаруживали, обыкновенно, крайнюю нетерпимость къ шедшимъ по другому пути

и считали верхомъ совершенства, если бы могли достигнуть того, чтобы всв шли по одному пути съ ними; но это взаимное посягательство другъ на друга редко увенчивалось сколько нибудь постояннымъ успъхомъ и имъло своимъ послъдствіемъ только то, что каждый въ свою очередь подвергался необходимости воспользоваться теми плодами, какіе достигались другими. Этому разнообразію путей Европа и обязана, по моему мнънію, своимъ прогрессивнымъ и многостороннимъ развитіемъ. Но въ настоящее время она начинаетъ уже значительно утрачивать это качество и замѣтно склоняется къ китайскому идеалу, - къ уничтожению всякаго рода разнообразій. Токевиль, въ своемъ последнемъ замечательномъ произведеніи, говоритъ, что французы теперешняго покольнія гораздо болье похожи другь на друга, чёмъ французы предшествовавшихъ поколёній; то же самое, только еще въ большей степени, замътно и у англичанъ.

По мнѣнію Вильгельма Гумбольдта, какъ мы видѣли выше, два условія необходимы для человѣческаго развитія, потому что только при существованіи этихъ условій и возможно, чтобы люди не походили другъ на друга, а именно: свобода и разнообразіе положеній. Второе изъ этихъ условій въ нашей странѣ съ каждымъ днемъ все болѣе и болѣе утрачивается, съ каждымъ днемъ все болѣе сглаживается всякое разнообразіе внѣшнихъ условій жизни. Въ прежнее время различные классы общества, различныя мѣстности, промыслы, ремесла,

все это жило своею особою жизнію, составляло, такъ сказать, свои особые отдъльные міры, а теперь всѣ эти отдѣльные міры до значительной степени сливаются въ одинъ міръ, теперь, сравнительно говоря, всв читають, слышать, видять одно и тоже, посвіщають одни и тв же мъста, у всвхъ одинаковыя цёли, одинаковыя надежды и опасенія, всё имъютъ одинаковыя права и вольности, одинаково ими пользуются, у всёхъ одни и тё же средства для ихъ охраненія. Конечно, существующее разнообразіе положеній еще весьма значительно, но оно ничтожно въ сравнении съ тъмъ, что было прежде, и съ каждымъ днемъ все болъе и болъе сглаживается. Этому сглаживанію всёхъ разнообразій содъйствуютъ всъ политическія перемъны нашего времени, такъ какъ всв онв имвють одно общее направленіе, стремятся къ тому, чтобъ повысить то, что ниже, понизить то, что выше, и такимъ образомъ все привести къ одному уровню. Этому содъйствуетъ и самое распространение просвъщения, такъ какъ оно влечетъ за собой подчинение людей общимъ вліяніямъ, дълаетъ для всъхъ доступнымъ одинъ и тотъ же запасъ фактовъ и чувствъ, -- этому содъйствують и всв улучшенія въ средствахъ сообщенія, потому что вследствіе этого увеличивается личное столкновение между жителями отдаленныхъ мъстностей, -- наконецъ къ этому же ведетъ и самое процвътание торговли и промышленности, потому что, доставляя людямъ довольство, оно вмёстё съ темъ делаетъ для нихъ доступными даже самыя

высокія цёли честолюбивых в стремленій, такъ что эти цёли перестають уже быть особенной принадлежностью какого нибудь класса, а становятся общимъ достояніямъ всёхъ. Мало того: въ обществахъ нашего времени надъ этимъ сглаживаніемъ индивидуального разнообразія работаетъ еще такая сила, которая могущественные всыхъ тыхъ вліяній, о которыхъ мы упомянули; эта сила есть общественное мивніе. Постепенно подводятся одно за другимъ подъ общій уровень всё высокія общественныя положенія, которыя давали возможность индивидуумамъ не обращать вниманія на мнініе толпы. Политическимъ практикамъ нашего времени становится все болье и болье чуждой даже и самая мысль о сопротивленіи общей воли, когда эта воля положительно извъстна, --- исчезають одна за другой всв соціальныя поддержки, на которыя могло бы опереться отступление отъ общепринятаго, -- въ обществахъ уже нътъ болье сколько нибудь состоятельной силы, которая имёла бы интересъ противостоять преобладанію числа и охранять такія мнвнія и стремленія, которыя несогласны съ господствующими.

Всв исчисленныя нами вліянія, враждебныя индивидуальности, составляють въ совокупности силу столь могучую, что не легко сказать, какимъ образомъ индивидуальность можетъ отстоять себя, и угрожающая ей опасность будетъ, безъ сомивнія, все болве и болве рости, если только разумная часть общества сама не сознаетъ наконецъ, что

индивидуальность имъетъ высокую цену, -- что разнообразіе во всякомъ случав есть благо, если бы даже оно состояло въ отступлении отъ общепринятаго не только къ лучшему, но и къ худшему. Теперь, пока еще общая ассимиляція не совствиъ совершилась, — теперь болве, чвиъ когда либо, своевременно заявить право индивидуальности; надо стараться остановить посягательство, пока еще оно не совершилось, а послъ будетъ поздно. Общее стремленіе подвести всёхъ людей подъ одинъ типъ съ каждымъ днемъ все болъе и болъе ростетъ, и если мы разъ допустимъ, что все живое будетъ подведено подъ одинъ однообразный типъ, тогда уже будетъ поздно сопротивляться, тогда всякое отступление отъ общаго типа сдълается нечестиемъ, безнравственностію, чудовищностью, противоестественностію. Если люди не будуть имъть разнообразія передъ глазами, то они скоро утратять и самую способность къ разнообразію.

## ГЛАВА ТУ.

О предълахъ власти общества надъ индивидуумомъ.

Гдѣ тотъ предѣлъ, до котораго должно простираться самодержавіе индивидуума? Гдѣ должна начинаться власть общества? Какая часть индивидуальной жизни должна составлять полное достояніе индивидуальности, и какая должна подлежать вѣденію общества?

И индивидуумъ, и общество, не переступятъ должныхъ предъловъ, если будутъ простирать свою власть только на то, что ихъ ближе касается. Та часть человъческой жизни, которая касается главнымъ образомъ индивидуума, должна составлять достояніе индивидуальности, а та, которая касается главнымъ образомъ общества, должна подлежать въденію общества.

Хотя общество и не основано на контрактъ и вся эта контрактная гипотеза, придуманная для объясненія соціальныхъ обязанностей, совершенно безполезна, но тъмъ не менъе каждый, пользующійся покровительствомъ общества, обязанъ за это вознагражденіемъ, и самый уже тотъ фактъ, что индивидуумъ живетъ въ обществъ, дълаетъ для

него неизбъжнымъ существование обязанности исполнять извъстныя правила поведенія по отношенію къ другимъ людямъ. Эти правила состоятъ во первыхъ въ томъ, чтобы не нарушать интересовъ другихъ людей, или, правильнее сказать, техъ ихъ интересовъ, которые положительный или подразумфваемый законъ признаетъ за ними, какъ право; а во вторыхъ они состоятъ въ томъ, что каждый долженъ выполнять приходящуюся на его долю часть (что должно быть опредълено на какомъ либо справедливомъ основаніи) трудовъ и жертвъ, необходимыхъ для защиты общества или его членовъ отъ вреда и обидъ. Общество имъетъ полное право принудить къ выполненію этихъ обязанностей, если бы кто либо вознамфрился отъ нихъ освободиться. Но не въ этомъ только заключается власть общества надъ индивидуумомъ. Дъйствія индивидуума, и не нарушая никакихъ установленныхъ правъ, могутъ вредить интересамъ другихъ людей или могутъ не принимать ихъ въ должное вниманіе: хотя индивидуумъ въ этомъ случав и не подлежитъ легальной каръ, но справедливо можетъ быть наказанъ карою общественнаго мивнія. Какъ скоро поступокъ человъка вредитъ интересамъ другихъ людей, то общество, безъ сомнинія, имжеть право вившаться, и здёсь можеть возникнуть только вопросъ о томъ, витшательство общества въ данномъ случать будеть ли полезно для общаго блага или вредно. Но никакого подобнаго вопроса о пользъ или вредъ общественнаго вмъшательства и не можетъ быть въ томъ случав, когда дъйствія индивидуума не касаются ничьихъ интересовъ, кромв его собственныхъ, или касаются только интересовъ тъхъ людей, которые сами того желаютъ (при этомъ подразумввается конечно, что люди эти находятся въ совершенномъ возраств и полномъ обладаніи своихъ способностей). Во всвхъ такого рода случаяхъ индивидууму должна быть предоставлена полная свобода, и легальная, и соціальная, дъйствовать по своему усмотрвнію на свой рискъ.

Заключать изъ сказаннаго нами, что будто мы возводимъ въ доктрину эгоистическую индифферентность, что будто мы признаемъ, что индивидууму нътъ никакого дъла до того, какъ живутъ другіе индивидуумы, или что вообще поступки и благосостояніе другихъ людей касаются его только въ той степени, на сколько замъщаны въ это его личные интересы, -- дълать такое заключение значило бы обнаружить крайнее непонимание того, что мы говоримъ. Не ослабленія, а напротивъ усиленія въ индивидуумъ самоотверженнаго стремленія къ благу другихъ, -- вотъ чего хочетъ излагаемая нами доктрина; но при этомъ она признаетъ, что не кнутъ и плеть (понимая это и въ буквальномъ, и въ метафорическомъ смыслъ), а другія средства должны избирать благод втели для убъжденія своихъ ближнихъ въ томъ, что есть благо. Я не менве, чвиъ кто либо, высоко цвию личныя добродетели, я утверждаю только, что по сравнению съ соціальными добродітелями оні стоять на второмъ

ивств, если только еще не ниже. Воспитание должно имъть одинаково своею цълью какъ соціальныя, такъ и личныя добродътели. Оно обыкновенно дъйствуетъ столько же и насиліемъ, сколько и убъжденіемъ; но съ окончаніемъ періода воспитанія личныя доброд втели должны быть внушаемы индивидууму не иначе, какъ посредствомъ убъжденія. Люди должны помогать другъ другу различать хорошее отъ дурнаго, должны поощрять другь друга предпочитать хорошее дурному и избъгать дурнаго; они должны возбуждать другь друга къ упражненію высшихъ способностей, поддерживать одинъ въ другомъ тъ чувства и тъ стремленія, которыя имъютъ своимъ предметомъ умное и высокое, а не то, что глупо или что унижаетъ человъка. Но никто, будетъ ли этотъ никто одинъ человъкъ или какое бы то ни было число людей, не въ правъ препятствовать кому бы то ни было (разумъется достигшему зрълаго возраста) распоряжаться своею жизнью по своему усмотренію. Благосостояніе каждаго индивидуума ближе всего касается его самаго; тотъ интересъ, который оно можетъ возбуждать въ другихъ людяхъ, ничтоженъ (за исключеніемъ случаевъ сильной личной привязанности) по сравненію съ тымь интересомь, который оно возбуждаеть вы немь самомъ; общество же имъетъ интересъ въ благостояніи индивидуума (исключая его отношенія къ другимъ людямъ) только отчасти и притомъ косвенно. Каждый, самый даже обыкновенный человъкъ, какъ мужчина, такъ и женщина, имветъ несравненно

болъе сильныя средства, чъмъ вто либо, въ познанію того, что для него есть благо. Вижшательство общества въ тъ сужденія и стремленія индивидуума, которыя касаются только его лично, необходимо должно основываться на какихъ нибудь общихъ предположеніяхъ; но предположеніи эти могутъ быть совершенно ошибочны, а если не ошибочны, то онъ легко могуть быть примънены совершенно не кстати въ такихъ случаяхъ, къ которымъ совершенно непригодны, такъ какъ самое примънение ихъ дол жно производиться людьми, знающими обстоятельства даннаго случая только поверхностно, снаружи. Эта часть человъческой жизни есть сфера индивидуальности. Въ отношеніяхъ своихъ къ другимъ людямъ необходимо, чтобы индивидуумъ соблюдалъ въ большей части случаевъ извъстныя общія правила, дабы каждый зналь, чего можеть ожидать отъ другихъ; но въ томъ, что касается его самого лично, индивидуумъ долженъ быть вполнъ самодержавенъ. Можно представлять ему разныя соображенія и доводы, для того чтобы направить такъ или иначе его сужденіе, можно ув'вщевать его, чтобы дать то или другое направление его волъ, все это можно дълать, если бы даже онъ этого и не желаль, но онъ во всякомъ случав есть высшій судья того, что и какъ ему дълать, и если онъ поступитъ вопреки всвиъ соввтамъ и предостережениямъ и чрезъ это сдълаеть самъ себъ вредъ, то этотъ вредъ далеко не можеть быть такъ великъ, какъ велико было бы то зло, если бы онъ насильно принужденъ

быль поступать такъ, какъ другіе признають для него благомъ.

Я вовсе не думаю утверждать, чтобы чувства къ индивидууму другихъ людей должны были быть совершенно независимы отъ личныхъ достоинствъ или недостатковъ индивидуума. Это и невозможно, и не желательно. Чёмъ въ высшей степени индивидуумъ обладаетъ теми качествами, которыя ведуть къ счастію, тімь большее уваженіе внушаеть онъ къ себъ другимъ людямъ, тъмъ больше приближается онъ къ идеальному совершенству. И наоборотъ: если онъ обладаетъ въ значительной степени качествами отрицательными, то внушаетъ къ себъ не уважение, а чувство совершенно противоположное уваженію. Есть изв'єстная степень глупости, или, если можно такъ выразиться (хотя это выражение будеть и не совсёмь правильно) извъстная степень подлости или извращенія вкуса, которая хотя и не можетъ, конечно, служить основаніемъ для дурнаго обхожденія съ индивидуумомъ. но необходимо и весьма естественно внушаетъ къ нему отвращение, а въ крайнихъ случаяхъ даже и презрвніе; не можеть это не возбуждать къ себв подобныхъ чувствъ въ томъ человекъ, который имбеть въ значительной степени качества, противоположныя этимъ недостаткамъ. Даже и не причиняя никому зла, индивидуунъ можетъ своими поступками сдълать то, что другіе люди будуть смотръть на него, какъ на дурака или вообще какъ на существо низшаго порядка. и будутъ питать къ

нему соотвътствующія этому чувства, и такъ какъ для индивидуума, конечно, не можетъ быть желательно, чтобы о немъ имвли такое мнвніе, чтобы къ нему питали подобныя чувства, то предостерегая его отъ этого, мы окажемъ ему услугу, какъ и вообще предостерегая отъ всякаго рода непріятныхъ последствій, какія могуть иметь для него его поступки. Весьма было бы желательно, чтобы для оказанія другь другу подобнаго рода услугь не существовало тёхъ преградъ, какія ставять этому господствующія въ наше время понятія о вѣжливости, - чтобы люди могли честно указывать другь другу то, что считають ошибкой, не подвергая себя упреку въ грубости или въ самонадъянности. Мы имъемъ, конечно, полное право руководствоваться въ поступкахъ по отношенію къ изв'єстному индивидууму нашимъ дурнымъ мненіемъ о немъ,но только никакъ не въ ущербъ его индивидуальности, а не болье какъ въ предълахъ нашей собственной индивидуальной свободы. Такъ напримъръ, ны не обязаны искать его общества, мы имжемъ право избъгать его (но не высказывать этого явно), потому что имъемъ полное право избирать для себя то общество, которое намъ болже нравится. Мы имъемъ право, а можетъ быть даже и обязанность, предостерегать отъ него другихъ людей, если находимъ, что его примъръ или его разговоръ могутъ имъть дурное вліяніе. Во всемъ, въ чемъ имъемъ право свободнаго выбора, мы можемъ оказывать предпочтение передъ нимъ другимъ людямъ, съ тъмъ

ограниченіемъ, впрочемъ, если это предпочтеніе не воздерживаеть нась отъ такихъ действій по отношенію къ нему, которыя вели бы къ его улучшенію. Такимъ образомъ индивидуумъ можетъ подвергаться весьма различнымъ и весьма строгимъ карамъ отъ другихъ людей за такіе недостатки, которые непосредственно касаются только его самого; но онъ тернитъ эти кары только въ той степени, въ какой онъ непосредственно истекаютъ изъ самыхъ его недостатковъ, и подвергается имъ потому, что онъ составляють неизбъжное, такъ сказать, естественное последствие его недостатковъ, а не потому чтобы намфренно налагались на него, какъ наказаніе. Человъкъ, который обнаруживаетъ самонадъянность, упрямство, самодовольство, который не умфетъ довольствоваться умфренными средствами, не можеть воздержаться отъ вредныхъ слабостей, предается чувственнымъ наслажденіямъ въ ущербъ наслажденіямъ сердца и ума, — такой человъкъ долженъ ожидать, что не высоко будетъ стоять во мнъніи другихъ людей и не возбудить къ себъ большого расположенія, и всякій ропоть съ его стороны будетъ совершенно неоснователенъ, если только не заслуживаеть онъ расположенія людей какими нибудь высокими соціальными достоинствами и проявленію ихъ не препятствуютъ тъ его личныя недостоинства, которыя касаются только его самаго.

Я утверждаю, что всё тё поступки и всё тё качества индивидуума, которые касаются только его личнаго блага и не касаются блага другихъ,—что

всь эти поступки и качества не могуть служить основаніемъ для другихъ людей къ какимъ либо инымъ неблагопріятнымъ къ нему отношеніямъ, кром' тъхъ, которыя, такъ сказать, естественно истекають изъ ихъ дурнаго о немъ мнвеия. Совершенно другое должны мы сказать о тёхъ поступкахъ индивидуума, которые вредны другимъ людямъ. Когда индивидуумъ посягаетъ на права другихъ людей, - наносить имъ вредъ или ущербъ, не имъя на то никакого права -- обманываеть ихъ, действуеть двулично, — нечестно, или не великодушно пользуется своими преимуществами предъ другими людьми, имън возможность устранить какое нибудь зло, не дълаетъ этого изъ эгоизма, - все это такіе поступки, которые заслуживають нравственное осуждение, а въ важныхъ случаяхъ даже и нравственное возмездіе и нажазаніе. И не только сами эти поступки, но и тъ наклонности, которыя располагають къ совершенію ихъ, собственно говоря, безнравственны, заслуживаютъ осуждение и могутъ даже внушить омеравние къомидивидууму. Жестокосердіе, злонамфренность, злонравіе, зависть — самая антисоціальная и самая гнусная изъ всёхъ страстей, скрытность и неискренность, раздражительность безъ достаточнаго основаніян мстительность не соотв'єтствующая причиненному злу, страсть господствовать надъ другими, желаніе захватить себ' большую долю благь, чімь кажая следуеть (πλεονείαε грековъ) гордость, находящая удовольствіе въ униженіи другихъ, эгоизмъ, который себя и свои личные интересы ставить выше

всего и всъ сомнительные вопросы ръшаетъ въ пользу своихъ интересовъ, -- все это суть нравственные пороки, которые образують дурной, ненавистный нравственный характеръ. Но тъ недостатки, касающіеся только самого индивидуума, о которыхъ мы говорили выше, нельзя собственно назвать правственными пороками, и какъ бы они ни были велики, они еще не дълаютъ человъка дурнымъ, не дълаютъ его достойнымъ нравственнаго осужденія; они могутъ свидътельствовать о глупости индивидуума, объ отсутствіи въ немъ чувства собственнаго достоинства и самоуваженія, но въ такомъ только случай могуть справедливо навлечь на него нравственное осуждение, если доводять его до забвенія своихъ обязанностей къ тъмъ, по отношенію къ которымъ онъ обязанъ заботиться о себъ. То, что называютъ обязанностью человъка къ самому себъ, не имъетъ никакой соціальной обязанности, если только по какимъ либо обстоятельствамъ не становится въ то же время и обязанностію къ другимъ. Это выраженіе "обязанность къ самому себъ " означаетъ обыкновенно ни что иное, какъ только благоразуміе, и во всякомъ случав никакъ не болъе, какъ самоуважение или саморазвитие; но во всемъ этомъ индивидуумъ не обязанъ никому никакимъ отчетомъ, потому что благо человъчества не требуеть, чтобы онъ подлежаль въ этомъ отношеній какой либо отчетности.

Различіе между потерей уваженія, которой индивидуумъ можетъ справедливо подвергнуться по причинъ своего неблагоразумія или по причинъ

отсутствія личнаго достоинства, и между тъмъ осужденіемъ, которое онъ заслуживаетъ, нарушая права другихъ людей, — различіе это не есть только номинальное. Наши чувства и наши отношенія къ индивидууму совершенно различны, смотря по тому, возбуждаеть ли онъ наше неудовольствіе въ такихъ предметахъ, которые мы считаемъ подлежащими нашему контролю, или же въ такихъ, которые нашему контролю не подлежатъ. Если онъ намъ не нравится, мы можемъ выразить свою антипатію къ нему, можемъ держаться въ сторонъ отъ него, какъ и вообще отъ всего, что намъ не нравится, но это не даетъ намъ права причинять ему за это какое нибудь зло. Мы должны имъть въ виду, что онъ и безъ того уже несетъ всю должную кару за свое заблужденіе, или, во всякомъ случав, не избъжить этой кары, и если онъ самъ портитъ себъ жизнь своими неблагоразумными поступками, то это не можеть служить основаниемъ, чтобъ мы портили ему жизнь еще болье. Насъ должно одушевлять въ такомъ случав не желаніе наказать его, а скорве желаніе облегчить ему навлеченное имъ на себя наказаніе, указать ему, какъ можеть онъ отъ него избавиться или какъ можеть онъ избъжать того зла, которое онъ навлекъ на себя своимъ поведеніемъ. Онъ можеть быть для насъ предметомъ состраданія, даже отвращенія, но никакъ не предметомъ злобы или мщенія, -- мы не въ правъ относиться къ нему, какъ къ врагу общества, и если мы не принимаемъ въ немъ особеннаго участія, не

чувствуемъ къ нему особеннаго расположенія, то самое дурное, на что мы имвемъ право по отношенію къ нему, это — предоставить его самому себъ. Но если индивидуумъ нарушаетъ правила, соблюдение которыхъ необходимо для индивидуальнаго или коллективнаго блага другихъ людей, если вредныя последствія его поступковъ падають не на него только, но и на другихъ, то въ такомъ случав общество, какъ покровитель всёхъ своихъ членовъ, должно сдёлать ему за это возмездіе, должно подвергнуть его каръ именно съ тою цълію, чтобъ наказать его, и притомъ такой каръ, которая была бы достаточно строга, соотвътственна его винъ. Въ этомъ случав индивидуумъ предстоитъ предъ нашимъ судомъ, какъ виновный, -- мы въ правъ не только произнесть надъ нимъ сужденіе, но и въ правъ исполнить надъ нимъ нашъ приговоръ; въ первомъ же случав мы не въ правв подвергнуть его какой либо другой каръ, кромъ той, которая сама собой истекаетъ изъ пользованія нами такою же индивидуальной свободой, какую мы признаемъ и за нимъ.

Сдѣланное нами различіе между тою частію человѣческой жизни, которая касается только самого индивидуума, и тою, которая касается другихълюдей, встрѣтитъ, безъ сомнѣнія, много противниковъ. Намъ могутъ возразить, что ни въ какомъ случаѣ поступки индивидуума не могутъ не касаться въ большей или меньшей степени другихъ индивидуумовъ, которые живутъ съ нимъ въ одномъ

обществъ, - что индивидуумъ ни въ какомъ случав не можетъ быть совершенно уединенъ отъ другихъ людей, и если онъ дёлаетъ себё зло, то это не можетъ не причинять большаго или меньшаго вреда по крайней мёрё тёмъ людямъ, которые къ нему особенно близки, а даже нередко и темъ, которые не находятся съ нимъ ни въ какихъ близкихъ отношеніяхъ. Если онъ дурно распоряжается своимъ имуществомъ, то это делаетъ вредъ темъ, для которыхъ его имущество прямо или косвенно давало средство къ существованію, и во всякомъ случав это уменьшаетъ въ большей или меньшей степени общую сумму богатства, находящагося въ обществъ. Если онъ дъйствуетъ ко вреду своихъ физическихъ или умственныхъ способностей, то это не только причиняетъ вредъ всемъ темъ, которыхъ благо более или менње отъ него зависитъ, но кромъ того онъ самъ можеть сдёлаться вслёдствіе этого неспособнымь къ темъ услугамъ, которыя обязанъ оказывать своимъ ближнимъ, и можетъ даже сдълаться тяжестію для твхъ, кто его любитъ или кто къ нему расположенъ, и если такихъ индивидуумовъ въ обществъ будетъ много, то едва ли что нибудь можетъ причинить общей суммъ блага большій ущербъ, чэмъ это. Наконецъ, если индивидуумъ своими пороками или своимъ неблагоразуміемъ и не дълаетъ прямо вреда другимъ людямъ, то онъ вредитъ уже тъмъ, что подаетъ дурной примъръ, и потому можетъ справедливо быть принужденъ къ воздержанію себя отъ такихъ поступковъ, которые могутъ совратить другихъ съ истиннаго пути или ввести въ заблужденіе.

И даже-могутъ прибавить мои противникиесли бы последствія неблагоразумныхъ поступковъ и не касались никого, кром' того порочнаго и неблагоразумнаго индивидуума, который ихъ совершаетъ, то и въ такомъ случат общество не должно дозволять этому индивидууму свободно распоряжаться своими действіями, такъ какъ онъ очевидно оказывается къ этому неспособнымъ. Въдь никто не станетъ оспоривать, что дети и малолетние должны быть охраняемы отъ вреда, какой могутъ сдёлать сами себъ, -- не такая ли же обязанность лежить и на обществъ по отношению къ тъмъ людямъ, которые хотя и достигли зрелаго возраста, но также, какъ дъти и малолътніе, не способны къ самоуправленію. Если страсть къ игръ, пьянство, невоздержность, праздность, неопрятность, не менъе вредны для блага, составляють не меньшее препятствие къ усовершенствованію, какъ и многія, или какъ большая часть техъ действій, которыя запрещаются закономъ, то почему же-могутъ спроситъ наши противники-не могь бы законъ преследовать и эти пороки, на сколько это практически возможно и на сколько это примиримо съ другими требованіями общественной жизни? и почему бы въ номощь закону, который не можетъ избѣжать несовершенства, -почему бы ему въ помощь не могло общественное мнъніе организоваться въ могущественную полицію для преследованія этихъ пороковъ и подвергать строгимъ соціальнымъ карамъ тѣхъ, кто оказывается въ нихъ виновнымъ? Здѣсь идетъ вопросъ не о томъ, — могутъ они сказать — чтобы стѣснить индивидуальность или воспрепятствовать испытанію какихъ либо новыхъ, оригинальныхъ идей, а о томъ, чтобы предупредить совершеніе такихъ вещей, которыя давно уже испытаны и давно уже осуждены самымъ опытомъ, которыя уже на опытѣ оказались не полезными или непригодными ни для какой индивидуальности; мы знаемъ, что правила нравственности или благоразумія требуютъ для своей выработки значительнаго времени и значительной суммы опытовъ, и желаемъ только, чтобы новыя поколѣнія предохранялись отъ тѣхъ ошибокъ, которыя были бѣдственны предшествовавшимъ поколѣніямъ.

Я совершенно согласень съ тъмъ, что зло, которое человъкъ дълаетъ самъ себъ, можетъ въ значительной степени оскорблять чувства и интересы тъхъ, которые къ нему близки, и даже, котя и въ меньшей степени, чувства и интересы всего общества; но дъло въ томъ, что если человъкъ своимъ поведеніемъ нарушаетъ свои обязанности по отношенію къ другимъ индивидуумамъ или ко многимъ другимъ людямъ, то въ такомъ случат его поступки не принадлежатъ уже къ числу тъхъ, которые касаются только его самого, и онъ подлежитъ за нихъ нравственному осужденію въ полномъ смыслт этого слова. Если, напримъръ, человъкъ по причинт своей невоздержности или расточительности не можетъ платить долговъ, или, будучи нравственно обязанъ за-

ботиться о своемъ семействъ, не можетъ вслъдствіе этого содержать или воспитывать членовъ своей семьи, то онъ, конечно, заслуживаетъ осужденія и можетъ быть справедливо подвергнутъ наказанію, но только никакъ не за невоздержность или расточительность, а за неисполнение своей обязанности къ семейству или къ кредиторамъ; его нравственная вина была бы и не болъе, и не менъе, если бы онъ и не расточиль тв средства, которые должень быль употребить на уплату долговъ или на содержание семейства, а обратиль бы на самое выгодное предпріятіе. Барнуэль убиль своего дядю, чтобы имъть деньги для своей любовницы, и за это его повъсили; но если бы онъ убилъ дядю не для того, чтобы имъть деньги для любовницы, а чтобы устроить свои дёла, то все равно быль бы новъщень. Часто случается, что человъкъ причиняетъ огорченія своему семейству дурными своими привычками, и въ этомъ случав онъ, конечно, заслуживаетъ порицанія за свою нечувствительность или неблагодарность; но онъ въ такой же степени подлежаль бы порицанію и въ томъ случав, если бы предавался и такимъ привычкамъ, которыя сами по себъ не имъютъ ничего порочнаго, но огорчають тёхъ, которые съ нимъ вмёстё живуть, или которыхъ счастіе отъ него зависить. Кто не соблюдаеть должнаго уваженія къ чувствамъ или интересамъ другихъ людей, не будучи на то вынужденъ требованіями какого либо высшаго долга, или не имъя для своего оправданія удовлетвореніе какихъ либо законныхъ личныхъ стремленій, тотъ

справедливо подлежить вравственному осуждению, но только за оказанное имъ неуважение, а никакъ не за тъ причины или за тъ убъжденія, касающіяся только его лично, которыя могли привести его къ этому. Точно также если, вследствие эгоистическаго образа жизни, человъкъ становится неспособенъ исполнять какую либо обязанность, лежащую на немъ по отношению къ обществу, то онъ виновенъ передъ обществомъ. Нельзя наказывать человъка за то только, что снъ пьянъ: но слъдуетъ наказать солдата или полицейскаго служителя, если онъ будетъ пьянъ при исполнении своей службы. Однимъ словомъ все, что причиняетъ прямой вредъ индивидууму или обществу, или заключаетъ въ себъ прямую опасность вреда для нихъ, все это должно быть изъято изъ сферы индивидуальной свободы и должно быть отнесено къ сферъ нравственности или закона.

Что же касается до тёхъ дёйствій индивидуума, которыми онъ не нарушаетъ какой либо опредёленной обязанности своей къ обществу, и которыя, будучи вредны только для него самаго, не наносятъ прямо видимаго вреда тому или другому индивидуму, то такія дёйствія, если и могутъ причинять зло обществу, то зло только случайное, или, если можно такъ выразиться, истолковательное, и общество должно переносить это зло ради сохраненія другаго высшаго блага, ради сохраненія индивидуальной свободы. Если уже взрослые люди должны быть подвергаемы наказанію за то, что не заботятся о себё надлежащимъ образомъ, то скорёе ради ихъ

собственнаго блага, а никакъ не на томъ основани, чтобъ удержать ихъ отъ порчи тъхъ ихъ способностей, которыя имъ необходимы, чтобъ приносить обществу ту пользу, требовать которую само общество не считаетъ себя имъющимъ право. Я никакъ не могу признать, чтобы общество имфло право въ этомъ случав наказывать: какъ будто для того, чтобъ возвысить даже самыхъ слабыхъ своихъ членовъ до обиходной раціональности въ поступкахъ, оно не имфетъ другаго средства, какъ выжидать, нока они совершать какой либо пераціональный поступокъ, и наказывать ихъ за это легальною или нравственною карой. Общество имфетъ абсолютную власть надъ индивидуумомъ во весь періодъ его дётства и малольтства, чтобы сдълать его способнымъ къ раціональности въ поступкахъ. Настоящее поколеніе есть полный хозяинь какъ по воспитанію, такъ и вообще по устройству всей судьбы грядущаго покольнія, и хотя оно не можеть, конечно, сделать его совершенствомъ мудрости и доброты, такъ какъ само терпитъ крайній недостатокъ и въ томъ, и въ другомъ, и хотя самыя лучшія его стремленія въ этомъ отношении не всегда бываютъ въ частныхъ случаяхъ и самые удачныя, но оно имфетъ совершенно достаточныя силы на то, чтобы сдёлать новое поколъние столь же хорошимъ, какъ и оно само, или даже несколько лучшимъ. Если общество допустило, чтобы значительное число его членовъ дожило до зрѣлаго возраста, оставаясь въ дѣтскомъ состояніи, не пріобрытя способности руководствоваться

своихъ поступкахъ раціональными соображеніями, которыя бы основывались не только на непосредственныхъ, но и на болъе или менъе отдаленныхъ мотивахъ, то въ такомъ случав общество само и виновато въ послъдствіяхъ этого. Оно вооружено не только всеми могущественными средствами воспитанія, но и тъмъ могущественнымъ вліяніемъ, какое обыкновенно имфетъ авторитетъ общепринятаго мнфнія на умы тъхъ, которые малоспособны имъть свои собственныя мнжнія; кромж того ему соджиствують и тж естественныя кары, неизбъжно падающія на каждаго, кто своимъ поведеніемъ возбудить къ себъ отвращение или презрвние въ томъ, кто его знаетъ, -и неужели же при всемъ этомъ общество можетъ еще претендовать на необходимость для него существованія такой власти, которая бы отдавала приказанія и принуждала индивидуума къ повиновенью въ томъ, что касается только его самаго и что по вежиъ правиламъ справедливости и здравой политики должно быть безраздъльно предоставлено его индивидуальному ръшенію, такъ какъ онъ несеть на себъ послъдствія этого решенія. Ничто такъ не роняетъ кредить и не ослабляеть силу имъющихся хорошихъ средствъ для вліянія на поступки людей, какъ когда прибъгаютъ для этого къ дурнымъ средствамъ. Если между тъми людьми, которыхъ намъреваются насильнымъ образомъ принуждать къ благоразумію или воздержанію, найдутся люди съ такими задатками, изъ которыхъ образуются сильные и независимые характеры, то неизбъжно, что эти люди возстанутъ

противъ такого насилія, потому что никогда не примирятся они съ тъмъ, чтобы, подобно тому какъ ихъ контролируютъ въ дъйствіяхъ касающихся до другихъ людей, могъ бы также кто либо ихъ контролировать и въ томъ, что касается только ихъ самихъ. Такое насиліе имфетъ обыкновенно своимъ послёдствіемъ то, что люди начинають считать за признакъ ума и мужества, когда кто либо идетъ прямо на перекоръ власти и дълаетъ именно противное тому, чего требуетъ власть. Подобный примъръ представляетъ намъ въкъ Карла II, когда доходившая до фанатизма нравственная нетерпимость пуританъ вызвала моду на грубость нравовъ. Что же касается до того возраженія, что будто для общества необходимо оберегать своихъ членовъ отъ тёхъ дурныхъ примёровъ, какіе могутъ имъ подавать порочные и распущенные люди, то я совершенно согласенъ съ темъ, что дурной примеръ можетъ имъть вредное вліяніе, особенно же когда этотъ примъръ состоитъ въ томъ, что дълается зло людямъ и сдълавшій зло остается безъ наказанія; но здъсь идетъ дъло не о такомъ поведеніи индивидуума, которое причиняеть зло людямъ, а о такомъ, которое причиняеть зло только ему самому, и я не вижу никакой возможности не согласиться съ темъ, что примфръ такого поведенія должень имфть вообще скорфе благод втельное, чемъ вредное действіе, потому что въ такомъ случав всегда, или по большей части, вивств съ дурнымъ поступкомъ примвръ представляетъ и тяжелыя или унизительныя отъ него послъдствія для того, кто его совершилъ.

Но самый сильный аргументъ противъ общественнаго вмѣшательства въ сферу индивидуальности состоить въ томъ, что такое вившательство оказывается въ большей части случаевъ вреднымъ, обыкновенно совершается не кстати и не впопадъ. Когда идеть дело объ общественной нравственности, или объ обязанности лежащей на индивидуумъ по отношенію къ другимъ людямъ, то въ этихъ случаяхъ общественное мивніе, т. е. мивніе господствующаго большинства, хотя и бываеть часто ошибочно, но имъетъ по крайней мъръ шансы быть правильнымъ. потому что тутъ люди судятъ ни о чемъ иномъ, какъ только о своихъ собственныхъ интересахъ, -- о томъ, какое вліяніе можетъ им'ть на ихъ интересы, если будетъ дозволенъ индивидууму тотъ или другой образъ дъйствія. Но когда идеть дъло о такихъ поступкахъ индивидуума, которые касаются только его самого, то мивние большинства, налагаемое какъ законъ на меньшинство, имфетъ столько же шансовъ быть ошибочнымъ, какъ и быть правильнымъ; оно въ такихъ случаяхъ не болъе, какъ мнъніе однихъ о томъ, что хорошо или дурно для другихъ, а часто даже и менње, чъмъ это, и публика руководствуется въ своемъ сужденіи единственно своими собственными наклонностями, относясь съ совершеннымъ равнодушіемъ къ благу или удобству тэхъ, чьи поступки судитъ. Есть много людей, которые чувствують себя оскорбленными въ своихъ чувствахъ,

считають для себя обидой, когда кто либо совершаеть такой поступокъ, къ которому они имъютъ отвращеніе; такъ одинъ религіозный изувъръ на упрекъ, что не уважаетъ въ другихъ религіознаго чувства, отвътилъ, что напротивъ другіе не уважаютъ въ немъ его чувства, потому что упорствуютъ въ своихъ заблужденіяхъ. Но между чувствомъ, которое имъетъ человъкъ къ своему собственному мнънію, и тъмъ чувствомъ къ этому мнѣнію другаго человъка, который чувствуеть себя оскорбленнымъ, между двумя этими чувствами такое же отношеніе, какъ между желаніемъ вора взять у меня мой кошелекъ, и моимъ желаніемъ сохранить его. Вкусъ человъка есть его личное достояние въ такой же степени, какъ и его мивніе или его кошелекъ. Не трудно представить себъ въ воображении такую идеальную публику, которая предоставляетъ каждому индивидууму полную свободу дъйствовать по своему усмотренію во всехъ техъ случаяхъ, которые представляють какое нибудь сомнение, какъ лучше поступать, и требуетъ только воздержанія отъ такихъ поступковъ, которые уже осуждены всемірнымъ опытомъ; но существовала ли когда нибудь подобная нублика, которая ограничивала бы такимъ образомъ свое вившательство? и была ли когда нибудь такая публика, которая заботилась бы о томъ, что говоритъ всемірный опыть? Вмѣшиваясь въ индивидуальную сферу, она обыкновенно ни о чемъ иномъ и не думаетъ, какъ только о чудовищности такого явленія, что среди ея есть люди, которые дъйствують и чув-

ствують не такъ, какъ она; и этотъ критеріумъ, едва прикрытый, предъявляють человьчеству, какъ требованіе религіи или философіи, девять десятыхъ пишущей братіи, и моралисты, и философы. Они проповъдують намь, что такія то вещи справедливы, потому что онъ справедливы, потому что мы чувствуемъ, что онъ справедливы; они учатъ насъ, что мы должны искать въ нашемъ собственномъ умъ и въ нашемъ сердцъ законы поведенія, обязательные какъ для насъ самихъ, такъ и для всъхъ другихъ людей. И что же дълать бъдной публикъ, какъ не примънять къ дълу такія наставленія, и если только въ ней существуетъ единодушіе въ степени сколько нибудь значительной, то какъ же не возводить ей свои личныя чувства въ критеріумъ добра и зла и не признавать ихъ обязательными для всего міра?

Зло, о которомъ идетъ рѣчь, не изъ тѣхъ золъ, которыя существуютъ только въ теоріи, и читатель можетъ быть ожидаетъ, что я представлю примѣры тому, какъ англійская публика нашего времени возводитъ свои наклонности въ нравственныя законы. Я пишу трактатъ не о нравственныхъ заблужденіяхъ нашего времени, — это предметъ слишкомъ важный, чтобъ о немъ можно было говорить мимоходомъ, въ видѣ пояснительныхъ примѣровъ. Тѣмъ не менѣе необходимо привести примѣровъ. Тѣмъ не менѣе необходимо привести примѣры, чтобы показать, что высказанный мною принципъ имѣетъ въ наше время серьезное и практическое значеніе, и что я вооружаюсь противъ дѣйствительнаго, а не противъ воображаемаго зла. Не трудно доказать множествомъ

примѣровъ, что расширеніе предѣловъ того, что можно назвать нравственной полиціей, составляетъ одну изъ самыхъ всеобщихъ человѣческихъ наклонностей, и что это расширеніе простирается до того, что захватываетъ даже самую безспорную сферу индивидуальной свободы.

Я укажу прежде всего на тѣ антипатіи между людьми, которыя проистекають единственно изъ того, что, будучи различныхъ религіозныхъ вфрованій, люди исполняють неодинаковые религіозные обряды, и въ особенности изъ того, что у нихъ неодинаковая религіозная дисциплина. Припомните этотъ несколько уже избитый фактъ, что, при всемъ различіи и въ догматахъ, и въ обрядахъ, ничемъ христіанинъ не возбуждаеть въ себѣ столь сильной ненависти со стороны магометанина, какъ тъмъ, что встъ свинину. Мало найдемъ мы примвровъ, чтобы что нибудь внушало христіанину или европейцу болье сильное отвращение, чымь какое чувствуеть магометанинъ къ этому способу утолять голодъ. Причина этого отвращенія заключается не въ томъ, что ъсть свинину запрещено магометанской религіей: вино также запрещается этой религіей и мусульманинъ осуждаетъ употребление вина, а между тумъ оно не возбуждаетъ въ немъ отвращение. Омерзение, какое магометанинъ чувствуетъ къ мясу "нечистаго животнаго», представляеть ту особенность, что оно им ветъ совершенно характеръ инстинктивной антипатіи; діло въ томъ, что мысль о нечистот в, разъ овладевъ чувствами человека, способна, повидимому,

возбуждать самое сильное омерзение къ тому, что считается нечистымъ, даже въ тёхъ людяхъ, которые сами вовсе не отличаются особенной чистотой. Замъчательный примъръ подобнаго чувства, истекающаго изъ представленій о религіозной нечистотъ, находимъ мы также у индусовъ. Предположимъ теперь, что существуеть такой народь, котораго большинство состоить изъ магометанъ, и что это большинство никому не дозволяетъ ъсть свинину. Для магометанскихъ странъ такой фактъ не есть что либо небывалое. \*) Должны ли мы признать, что такое дъйствие со стороны большинства будетъ законнымъ пользованіемъ тою нравственною властію, какая должна принадлежать общественному мнѣнію, а если нътъ, то почему? Употребление въ пищу свинины на самомъ дёлё представляется большинству дёломъ въ высшей степени гнуснымъ и большинство возмущается этимъ совершенно искренно, --- оно со-

<sup>\*)</sup> Бомбейскіе Парсы (потомки Персовъ огнепоклонниковь) представляють въ этомъ отношеніи весьма любонытный примъръ. Когда это трудолюбивое и предпріимчивое племя бѣжало съ своей родины отъ калифовъ и переселилось въ Западную Индію, Индѣйскіе владѣтели дозволили ему спокойно жить по его върѣ, но только съ условіемъ не ѣсть говядины. Когда потомъ эти страны подпали подъ власть магометанъ, Парсы продолжали пользоваться прежнею вѣротерпимостію, но только съ повымъ ограниченіемъ: не ѣсть свинины. То, что сначала было простымъ исполненіемъ приказапій власти, впослѣдствіи обратилось во вторую натуру, и Парсы до сихъ поръ не ѣдятъ ни говядины, ни свинины; хотя религія ихъ вовсе не требуетъ такого воздержанія, но оно вошло у нихъ въ обычай, а обычай на Востокѣ и есть религія.

вершенно искренно върить, что ъсть свинину запрещено Богомъ, что это противно Богу. На какомъ же основаніи можемъ мы въ этомъ случать признать незаконнымъ вмѣшательство общественнаго мнѣнія? Здѣсь нѣтъ религіознаго преслѣдованія, потому что хотя запрещеніе употреблять въ пищу свиное мясо и имѣетъ своимъ источникомъ религію, но вѣдь нѣтъ такой религіи, которая бы ставила кому нибудь въ обязанность ѣсть свинину. Очевидно, что для осужденія педобныхъ дѣйствій со стороны общества нѣтъ другаго основанія, кромѣ того, что общество не имѣетъ права вмѣшиваться въ то, что есть дѣло личнаго вкуса и касается только самого дѣйствующаго.

Приведемъ другіе приміры, боліве къ намъ близкіе. Большинство испанцевъ признаетъ чайшимъ нечестіемъ, въ высшей степени оскорбительнымъ для Бога, если богослужение совершается на какой либо другой манеръ, а не на Римскокатолическій, и законы Испаніи не дозволяють никакого другаго общественнаго богослуженія, кром'в Римско-католическаго. Народы южной Европы нетолько признають бракъ духовныхъ деломъ противнымъ религіи, но смотрятъ на него, какъ на соблазнъ, какъ на безстыдство, -- брачное духовенство составляеть для нихъ предметь омерзенія. Что могутъ сказать протестанты противъ этихъ совершенно искреннихъ чувствъ, - противъ ихъ стремленія насильно подчинить своимъ требованіямъ не католиковъ? Если мы признаемъ, что человъчество

имътъ право вмъшиваться въ индивидуальную жизнь даже и въ тъхъ случаяхъ, которые не касаются интересовъ другихъ людей, то мы не можемъ не признать, что въ обоихъ приведенныхъ нами примърахъ нътъ ничего, что заслуживало бы осужденія. И на какомъ основаніи, въ самомъ дёль, можемъ мы въ такомъ случать осуждать людей, когда они стремятся уничтожить то, что по ихъ сосовершенно искреннимъ убъжденіямъ есть вмъстъ и оскорбленіе Бога, и оскорбленіе челов вка? Никакое преслъдование какой бы то ни было индивидуальной безнравственности не можетъ представить себъ болъе сильное оправданіе, чэмъ какое имфеть за себя то преслъдование, которое совершается во имя искреннихъ религіозныхъ чувствъ, и намъ ничего болѣе не остается, какъ или принять логику преследователей и сказать вибств съ ними что мы можемъ преследовать другихъ, потому что мы правы, а эти другіе не могутъ преслідовать насъ, потому что они не правы, -- или же отвергнуть такой принципъ, который справедливъ только тогда, когда онъ за насъ, и составляетъ вопіющую несправедливость, если примъняется противъ насъ.

На приведенные мною примѣры могутъ замѣтить, что они не имѣютъ никакого практическаго значенія и ничего подобнаго теперь быть не можетъ, — что это совершенная невозможность, чтобы общественное мнѣніе нашей страны стало кого нибудь принуждать что либо ѣсть или не ѣсть, жениться или не жениться, отправлять то или другое богослуженіе.

Хотя такое замѣчаніе совершенно не основательно, но мы тъмъ не менъе примемъ его во внимание и приведемъ другой примъръ, еще болъе къ близкій и болье у насъ возможный. Везды гды только Пуритане были достаточно могущественны, какъ напримъръ въ Новой Англіи и Великобританіи во времена республики, они всегда стремились, и съ значительнымъ усивхомъ, къ уничтожению всвхъ общественныхъ и почти всёхъ частныхъ удовольствій, въ особенности же они преследовали музыку, танцы, общественныя игры, театры и вообще всякаго рода увеселительныя общественныя собранія. До сихъ поръ еще у насъ, въ Англіи, очень много такихъ людей, которые по своимъ религіознымъ и нравственнымъ понятіямъ строго осуждаютъ всв подобнаго рода удовольствія; люди эти принадлежать преимущественно къ среднему классу, который имфетъ преобладающее значение при теперешнемъ общественномъ и политическомъ устройствъ нашей страны, и нътъ ничего невозможнаго, что въ одинъ прекрасный день у нихъ будетъ большинство въ парламентв. Что скажуть тогда члены нашего общества, которые не раздёляють пуританскихъ понятій, если ихъ будутъ вынуждать сообразоваться въ своемъ препровожденіи времени съ религіозными и нравственными чувствами строгихъ кальвинистовъ и методистовъ? Не найдутъ ли они тогда желательнымъ, чтобы эти благочестивые люди заботились о себъ, а ихъ оставили бы въ поков? Не то ли же самое должны мы сказать и относительно всякаго правительства, и относительно

всякой публики, когда они предъявляютъ притязаніе запретить какое нибудь удовольствіе, потому что находять его дурнымъ! Если разъ мы признаемъ въ принципъ правильнымъ подобное вмъщательство общества въ сферу индивидуальной свободы, то не будемъ имъть ни малъйшаго основанія осуждать то или другое примънение этого принципа, какое заблагоразсудить сделать большинство парламента или вообще господствующая власть въ обществъ, -мы должны будемъ безропотно подчиниться требованіямъ идеальной христіанской общины, какъ ее понимали первые колонисты Новой Англіи, если только ихъ секта или какая нибудь другая, ей подобная, достигнетъ преобладанія въ обществъ; а это не представляеть никакой невозножности, потому что, какъ мы знаемъ по опыту, не ръдко религозныя секты, считавшіяся окончательно утратившими свое значеніе, вновь воскресали съ полною силой.

Сдёлаемъ другое предположеніе, которое можетъ быть еще болёе возможно, чёмъ первое. Безспорно, что въ современномъ намъ мірѣ существуетъ сильное стремленіе къ демократическому общественному устройству. Утверждаютъ, что будто въ той странѣ, гдѣ это стремленіе успѣло наиболѣе осуществиться, гдѣ и общество, и правительство отличаются наибольшимъ демократизмомъ, а именно въ Сѣверо-Американскихъ Соединенныхъ Штатахъ, — утверждаютъ, что будто бы тамъ большинство смотритъ чрезвычайно неблагопріятно на людей, дозволяющихъ себѣ болѣе блестящій или болѣе дорогой образъ жиз-

ни, чёмъ какой доступенъ самому большинству; что эти чувства большинства им'вють тамъ такое сильное вліяніе на общественную жизнь, какъ если бы и въ самомъ деле существовали сумптуарные законы, и что во многихъ частяхъ Соединенныхъ Штатовъ человъкъ, имъющій большое состояніе, встръчаеть серьезное затруднение найти такой способъ проживать свои доходы, который бы не навлекъ на него общаго осужденія. Хотя подобное утвержденіе преувеличиваеть, безъ сомнинія, то, что существуеть въ дъйствительности, но тъмъ не менъе оно указываеть на такой факть, который не только не представляетъ ничего необыкновеннаго и не только весьма возможенъ, но и едва ли не составляетъ весьма въроятный результать, къ которому можеть придти демократическое чувство вездъ, гдъ съ нимъ соединяются такія понятія, что общество имфетъ право налагать свое veto на тотъ или другой способъ, какимъ индивидуумъ можетъ тратить свои доходы. Если же мы при этомъ еще предположимъ значительное распространение социалистскихъ идей, то нътъ ничего невозможнаго, что въ обществахъ образуется такое большинство, которое будеть считать позоромъ имъть собственность выше извъстнаго незначительнаго размъра, или жить такими доходами, которые не заработываются физическимъ трудомъ. Понятія, по принципу близко подходящія къ этимъ, уже значительно преобладають въ рабочемъ классъ и видимо даютъ уже чувствовать свою тяжесть темъ, которые находятся главнымъ образомъ въ зависимости отъ понятій, господствующихъ въ этомъ классъ, то есть саминъ же рабочинъ. Извъстно, что между дурными работниками—а они составляють большинство во многихъ родахъ производстваустановилось такое мнёніе, что дурной работникъ долженъ получать ту же заработную плату, какъ и хорошій, и что не слёдуеть дозволять, чтобы одинъ работникъ получалъ болве, чвиъ другой, подъ какимъ бы то ни было предлогомъ, потому ли что работаетъ лучше, или потому что вырабатываетъ больше. У нихъ образовалась даже своего рода полиція, которая старается препятствовать тому, чтобы хорошіе работники получали болье высшую плату, или чтобы хозяева платили имъ больше, чвмъ дурнымъ работникамъ, и эта полиція при случав превращается даже въ настоящую полицію, которая двиствуетъ не только нравственными, но и прямо физическими средствами. Если разъ мы признаемъ, что общество имъетъ право на какое нибудь вмъшательство въ то, что касается только самого индивидуума, то я не вижу никакого основанія, почему ны могли осудить въ этомъ случав двиствія рабочаго класса, почему бы мы могли не признать за отдёльною частію общества такой же власти надъ составляющими ее индивидуумами, какую признаемъ за всёмъ обществомъ, вмёстё взятомъ, надъ всёми индивидуумами безразлично.

Впрочемъ мы не имѣемъ никакой надобности ограничиваться однѣми только предположеніями; мы можемъ указать дѣйствительно существующія въ наше время весьма грубыя нарушенія индивидуальной свободы, и еще болье грубыя нарушенія, которыми намъ угрожають въ будущемъ и которыя легко могуть осуществиться, — и наконецъ мы можемъ указать на такія дъйствительно существующія въ наше время понятія, которыя признають за обществомъ неограниченное право запрещать закономъ не только все то, что оно признаетъ зломъ, но даже и то, что само по себъ признается совершенно безвреднымъ, если только это запрещеніе нужно для болье полнаго искорененія преслъдуемаго зла.

Такъ для того, чтобы уничтожить пьянство, въ одной Англійской колоніи и почти въ целой половинъ Соединенныхъ Штатовъ запрещено было закономъ употреблять кръпкіе напитки за исключеніемъ тёхъ случаевъ, когда это нужно для леченія какъ лекарство; собственно говоря, законъ запрещалъ только торговать крипкими напитками, но на практикъ это совершенно было равнозначительно тому, какъ если бы запрещено было ихъ употреблять, и сторонники закона собствению это и имъли въ виду. Хотя этотъ законъ и оказался на практикъ невыполнимъ и потому былъ отмъненъ во многихъ штатахъ, которые сначала его приняли, и даже въ томъ штатъ, который далъ ему свое имя, но не смотря на это и у насъ сдълана была попытка поднять агитацію въ пользу подобнаго закона, при чемъ нѣкоторые записные филантропы выказали довольно замъчательное рвеніе. Съ этой цёлью организовалось у насъ даже особое общество,

называщееся Alliance. Общество это получило нъкоторую извъстность благодаря гласности, какая была дана перепискъ его секретаря съ однимъ изъ тъхъ немногихъ государственныхъ людей Англіи. которые признають, что мавнія государственнаго человъка должны быть основаны на принципахъ. Участіе, какое лордъ Стэнли принялъ въ этой перепискъ, еще болъе усиливаетъ тъ надежды, которыя онъ возбудилъ во всвхъ, кто знаетъ, какъ редко встрвчаются на нашей политической аренв тв качества, которыя онъ не разъ уже имвлъ случай выказать въ своей общественной деятельности. Общество въ лицъ своего секретаря выражаетъ "глубокое сожальніе, что его принципь можеть быть извращенъ для оправданія фанатизма и преслідованія" и старается доказать, что "широкая и неодолимая преграда" отдъляеть его отъ подобныхъ принциповъ. "Мысль, мивніе, совъсть, я признаю, что все это-говорить секретарь общества-внъ сферы закона; только то, что составляеть соціальный акть, что касается до отношеній между членами общества, только то подлежитъ власти не индивидуума, а государства". О тёхъ же актахъ, которые суть не соціальные, а индивидуальные, онъ и не упоминаеть, а между тымь къ этому именно разряду и принадлежить употребление крупкихъ напитковъ. Но продажа крынкихъ напитковъ, могутъ мны заиттить, есть одинъ изъ видовъ торговли, а торговля есть соціальный акть. Я замвчу на это, что зло, которое имъется въ виду обществомъ, заклю-

чается не въ свободъ продавца, а въ свободъ покупателя и потребителя: если государство имфетъ право принимать мфры съ цфлію, чтобъ нельзя было достать крыпкихъ напитковъ, то оно въ такомъ случав имветь такое же право и прямо запретить ихъ употребление. Но секретарь общества утверждаеть вотъ что: "я, какъ гражданинъ, признаю за собой право на такіе законы, которые бы ограждали меня отъ такихъ соціальную актовъ со стороны моихъ согражданъ, которые препятствуютъ мнъ пользоваться моимъ соціальнымъ правомъ". Эти соціальныя права онъ опредѣляетъ такъ: "Ничто въ такой степени не нарушаетъ моихъ соціальныхъ правъ, какъ торговля крепкими напитками; она уничтожаетъ мое право на безопасность, потому что создаетъ и непрестанно поддерживаетъ безпорядки въ обществъ. Она нарушаетъ мое право на равенство, обращая въ свой барышъ ту подать. которую я плачу на содержание бъдныхъ. Она парализируетъ мое право на свободное, нравственное и умственное развитіе, потому что окружаеть меня опасностями, ослабляеть и деморализируеть общество, отъ котораго я въ правъ требовать помощи и содъйствія". Мы здёсь въ первый разъ встрёчаемъ подобную систему соціальныхъ правъ; по крайней мфрф мы не знаемъ, чтобъ она до этого была гдф нибудь ясно формулирована. Сущность этой систены можно выразить такъ: каждый индивидуумъ имветь абсолютное соціальное право на то, чтобы каждый другой индивидуумъ поступаль во всемъ,

во всёхъ отношеніяхъ безукоризненно, такъ, какъ долженъ, - кто отступаетъ въ чемъ либо отъ того, что долженъ, тотъ нарушаетъ мое соціальное право, и я имбю право требовать отъ законодательной власти устраненія этого нарушенія. Такой чудовищный принципъ несравненно опаснъе всякаго вмъшательства въ индивидуальную свободу, потому что нътъ такого нарушенія свободы, которое нельзя было бы имъ оправдать; онъ не оставляетъ за свободой никакихъ правъ, исключая развъ только права имъть мнънія, но не выражать ихъ, такъ какъ всякое выраженіе такого митнія, которое я признаю вреднымъ, будетъ уже нарушениемъ моего соціальнаго права. По этой доктринв всв люди имвють взаимно интересъ въ нравственномъ, умственномъ и даже въ физическомъ совершенствовании другъ друга и интересъ этотъ опредъляется каждымъ по евоему собственному критеріуму.

Я укажу еще на другое, весьма важное нарушеніе индивидуальной свободы, которое не есть только угроза, но уже съ давнихъ поръ и въ широкихъ размѣрахъ существуетъ на самомъ дѣлѣ; это—завоны о празднованіи воскреснаго дня. Конечно, отдыхать одинъ день въ недѣлю отъ ежедневныхъ своихъ занятій, на сколько это дозволяютъ необходимыя требованія жизни,—конечно это весьма хорошій обычай, хотя онъ и не составляетъ религіозной обязанности ни для кого, кромѣ Евреевъ. Но соблюденіе этого обычая возможно для рабочихъ только при томъ условіи, если его будутъ одинаково

соблюдать и всё другіе рабочіе, потому что если часть рабочихъ не пріостановить свои работы, то и остальные будуть вынуждены сдёлать то же самое; поэтому можно признать дозволительнымъ и даже справедливымъ, чтобы законъ въ этомъ случав вмвшался и гарантироваль каждому возможность имъть отдыхъ отъ ежедневныхъ своихъ занятій, установивъ общее, для всвхъ обязательное, прекращеніе работъ въ извъстный день недъли. Такое вившательство закона оправдывается тёмъ, что каждый имъетъ непосредственный интересъ, чтобы другіе соблюдали празднование воскреснаго дня, потому что иначе лишается возможности имъть отдыхъ отъ ежедневныхъ своихъ работъ; но это ни въ какомъ случав не можеть служить оправданиемъ для такого вившательства со стороны закона, которое бы препятствовало индивидууму проводить этотъ день по своему усмотринію, заниматься тимь, чимь хочеть а темь более не можеть это быть оправданиемь для такого вмѣшательства, которое бы ограничивало индивидууна въ свободномъ выборъ удовольствій. Правда, — есть такія удовольствія, которыя иначе невозможны, какъ при томъ условіи, чтобы не прекращались нѣкоторыя работы, но мы должны принять во вниманіе, что въ этомъ случать работа не многихъ служитъ для доставленія удовольствія, а можеть быть даже и полезнаго препровожденія времени весьма многимъ, и исключение въ пользу этой работы совершенно оправдывается, если присоединимъ къ этому то условіе, чтобъ она не была

принудительною, т. е. чтобъ рабочій не быль вынужденъ непремѣнно работать въ воскресный день, если самъ того не желаетъ. Рабочіе нисколько не ошибаются въ своемъ разсчетв, полагая, что если всв будуть работать въ воскресные дни, тогда заработная плата за всв семь дней работы не будеть больше того, чёмъ сколько они теперь получаютъ за шесть дней; но если всё работы будутъ прекращены и сдёлано будетъ только исключение въ пользу небольшаго числа работь, необходимыхъ для того, чтобы сдёлать возможнымъ для большого числа людей пользование извёстными удовольствіями, то такого рода работа въ день общаго отдыха и при такихъ условіяхъ увеличить заработки и не поставитъ рабочаго въ необходимость непремънно работать, въ случав если бы онъ пожелалъ промвнять увеличение заработка на отдыхъ. Наконецъ ,въ случав нужды можно было бы установить такой обычай, чтобы нъкоторые классы рабочихъ имъли свой особый день отдыха, а не общій съ другими. И такъ, стъсненія личной свободы избирать для себя тотъ или другой родъ удовольствія, какой кому нравится, не имфютъ въ свое оправдание никакого основательнаго довода, и защитникамъ этихъ стъсненій ничего болье не остается, какъ опереться на основаніе, что есть такія удовольствія, которыя осуждаются религіей - но подобное притязаніе мотивировать законъ религіозными соображеніями заслуживаетъ самаго энергическаго протеста. "De orum injuiae Diis curae". Для того, чтобъ оправдать

подобное притязаніе, надо доказать, что общество или его представители им'тютъ поручение свыше мстить за оскорбленія Всемогущаго, хотя бы эти оскорбленія и состояли въ такихъ дъйствіяхъ, которыя не приносять вреда никому изъ людей. Такое понимание человъческихъ отношений, что будто люди имфють обязанность заботиться о религіозности другъ друга, -- такое пониманіе и было основаніемъ всёхъ когда либо бывшихъ религіозныхъ преслъдованій, и если мы признаемъ это пониманіе правильнымъ, то должны совершенно оправдать и самыя преследованія. Хотя то чувство, которое въ настоящее время обнаруживается въ постоянно повторяемыхъ попыткахъ прекратить движение по желъзнымъ дорогамъ въ воскресные дни, запереть музеумы и. т. п., -- хотя это чувство и не имъетъ той жестокости, какою отличались чувства религіозныхъ преследователей прежняго времени, но свидътельствуетъ объ умственномъ состояніи сущности совершенно одинаковомъ съ тъмъ, которое дълало людей способными на религіозныя преслъдованія. Это чувство свидітельствуеть о существованіи желанія не дозволять другимъ дёлать то, чего не дозволяетъ моя религія, хотя бы по ихъ религіи это и было дозволительно. Оно свидътельствуетъ о существованіи той вёры, что Богъ не только гнёвится неблагочестивыми поступками невърующаго, но гнъвится и на насъ, если мы дозволяемъ безпре пятственно совершать это неблагочестивые поступки.

Я не могу удержаться, чтобы не указать еще

на одинъ фактъ, который свидътельствуетъ, какъ вообще мало ценится у насъ свобода человека, а именно, на то явное воззвание въ преслъдованию, какимъ обыкновенно разражается наша пресса, какъ только приходится ей завести рѣчь о мормонизмъ. Многое есть что сказать объ этомъ совершенно неожиданномъ и весьма назидательномъ факть, что, въ нашъ въкъ газетъ, жельзныхъ дорогъ и электрическаго телеграфа, могло явиться новое откровение и даже цълая религія, основанная на этомъ откровеніи, и что не смотря на всю очевидность обмана, не смотря на то, что самъ возвъститель откровенія не имъль за себя никакихъ необыкновенныхъ качествъ, религія эта была увърована сотнями тысячь людей и легла въ основаніе новаго общества. Для насъ важно въ настоящемъ случав то, что эта религія, какъ и другія лучшія религіи, также имбетъ своихъ мучениковъчто ея основатель и пророкъ быль убить за свое ученіе, — что многіе его посл'вдователи погибли также насильственною смертью за свою въру, -- что, наконецъ, всв Мормоны были изгнаны изъ той страны, гдф образовалась ихъ религія; и многіе изъ моихъ соотечественниковъ не довольствуются даже тыть, что мормонизмъ вынужденъ быль искать убыжища въ отдаленной пустынъ, а открыто объявляють, что хорошо было бы (только не совсимь удобно) послать туда къ нимъ экспедицію, чтобы заставить ихъ сообразоваться съ чужими мнвніями. Многоженство, —вотъ тотъ пунктъ Мормонской

доктрины, который главнымъ образомъ возбуждаетъ противъ нихъ антипатію, и эта антипатія столь сильна, что по отношенію къ нимъ забываются обыкновенныя правила в ротерпимости; мы миримся съ многоженствомъ у Магометанъ, у Индусовъ, у Китайцевъ, но не можемъ помириться съ многоженствомъ у людей, которые говорять по англійски и считаютъ себя христіанами. Я не менье, чымъ кто либо, осуждаю многоженство Мормоновъ, и осуждаю его по многимъ причинамъ, а между прочимъ и на томъ основаніи, что это учрежденіе не только не опирается на принципъ свободы, а напротивъ, прямо нарушаетъ его: оно только еще болве закрвиляетъ тъ оковы, въ которыхъ находится половина общества, и освобождаетъ другую половину отъ такихъ обязанностей по отношенію къ первой, которыя требуются взаимностью. Однако при этомъ не слъдуетъ забывать, что хотя положение женщины въ полигамическомъ бракъ намъ и представляется весьма тяжелымъ, но тъмъ не менъе вступление въ бракъ у Мормоновъ, не смотря на полигамію, составляетъ со стороны женщины акть, не менве свободный, чёмъ и при всякомъ другомъ, какомъ либо, брачномъ институтъ. Какъ ни кажется это поразительнымъ съ перваго взгляда, но если мы примемъ во вниманіе, что иден и обычан, общія во всемъ мірь, воспитывають женщинь въ техъ понятіяхъ, что бракъ для нихъ есть необходимость, тогда для насъ делается понятнымъ, что находится много такихъ женщинъ, которыя предпочитаютъ лучше быть од-

ною изъ многихъ женъ одного мужа, чъмъ вовсе не быть женою. Мормоны не предъявляють ни мальйшаго притязанія навязать кому либо свои брачныя отношенія или вообще свои законы; въ пользу враждебнаго къ нимъ чувства тъхъ, которые не раздъляють ихъ върованій, они большія сдълали даже уступки, чёмъ какихъ вправё были отъ нихъ требовать; они удалились изъ тъхъ странъ, для которыхъ ихъ доктрины были нетерпимы, и поселились на отдаленномъ углу земли, который они же первые и сделали обитаемымъ, - после всего этого есть ли какая возможность найдти какое нибудь основание для того, чтобы препятствовать имъ жить подъ такими законами, какіе имъ нравятся, если только они ни на кого не нападають и не препятствуютъ своимъ членамъ выступать обратно изъ общины. Одинъ изъ писателей нашего времени, отличающійся во многихъ отношеніяхъ зам'ячательными достоинствами, предлагаетъ предпринять противъ этой полигамической общины (такъ онъ выражается) не крестовый походъ, а походъ цивилизаціи, чтобы положить конець тому, что, по его понятіямъ, составляетъ попятный шагъ на пути прогресса. Я согласенъ съ темъ, что мормонизмъ есть попятный шагъ, но я не могу согласиться, чтобы какая нибудь община имъла право насильно заставлять другую общину цивилизоваться. Когда сами тв, которые териять отъ дурныхъ законовъ, не просять ни чьей помощи, то въ такомъ случав я не могу допустить возножности признать, чтобы люди, совершенно

этому непричастные, имъли какое нибудь право виътаться и требовать изминенія существующаго порядка вещей, которымъ довольны всъ тъ, кого онъ касается непосредственно, — и требовать на томъ только основаніи, что этотъ порядокъ ихъ скандализируетъ. Замътимъ при этомъ, что тъ люди, отъ имени которыхъ предъявляется притязаніе на подобное право, живуть на разстояніи нісколькихъ тысячъ миль отъ того общества, котораго порядки ихъ скандализируютъ, что никакіе ихъ интересы непосредственно не замъщаны въ томъ, чтобы существоваль въ этомъ обществъ тотъ или другой порядокъ, и что наконецъ они даже не имъютъ никакихъ непосредственныхъ сношеній съ этимъ обществомъ. Они могутъ, если хотятъ, послать миссіонеровъ проповъдывать противъ скандализирующихъ ихъ доктринъ, -- могутъ законными средствами (заставить модчать противную сторону не принадлежить къ числу этихъ средствъ) противодъйствовать распространенію подобныхъ доктринъ среди членовъ своего общества. Цивилизація одержала верхъ надъ варварствомъ, когда варварство господствовало надъ всёмъ міромъ: можетъ ли нослѣ этого существовать сколько нибудь основательное опасеніе, что варварство воскреснетъ вновь и завоюетъ цивилизацію. Чтобъ цивилизаціи могла дъйствительно угрожать опасность гибели отъ побъжденнаго уже ею врага, она должна прежде дойти до такого нравственнаго разслабленія, чтобы всв ея присяжные жрецы и представители, и вообще всв, ей причастные, не имъли ни способности, ни желанія постоять за нее. Если наша цивилизація дъйствительно такова, то, въ такомъ случав, чьмъ скорве она рухнетъ, тьмъ лучше, — ей въ такомъ случав ничего болве не остается, какъ скорве перейти отъ своего печальнаго положенія къ положенію еще болве худшему, для того чтобы скорве окончательно рухнуться и потомъ возродиться (какъ Западная Имперія) съ помощью энергическихъ варваровъ.

## ГЛАВА V.

## Примъненія.

Необходимо, чтобы высказанные нами принципы сдълались болъе общепринятымъ базисомъ при обсужденій частныхъ вопросовъ, и только тогда можно ожидать сколько нибудь состоятельнаго ихъ приміненія въ различных отрасляхь правительственной и нравственной сферы. Тъ немногія замъчанія, которыя я намфренъ сдфлать въ этой главф касательно некоторыхъ частныхъ вопросовъ, имеютъ принциповъ до ихъ последнихъ выводовъ, а только несколько большее уяснение самихъ принциповъ. Я намъренъ представить, собственно говоря, не примъненія, а образчики примъненій, которыя бы уясняли смыслъ и предёлы обоихъ основныхъ правилъ, составляющихъ сущность изложенной нами доктрины, и которыя могли бы хотя до некоторой степени руководить сужденіемъ, когда оно колеблется, которое изъ двухъ правилъ примънить къ тому или другому частному случаю.

Припомнимъ эти правила: 1) индивидуумъ не подлежитъ никакой отвътственности передъ обще-

ствомъ въ тѣхъ своихъ дѣйствіяхъ, которыя не касаются ничьихъ интересовъ, кромѣ его собственныхъ. Совѣтовать, наставлять, убѣждать, избѣгать сношеній, когда признаютъ это нужнымъ для своего блага,—вотъ все, чѣмъ общество можетъ въ этомъ случаѣ справедливо выразить свое неудовольствіе или свое осужденіе. 2) Въ тѣхъ дѣйствіяхъ, которыя вредны для интересовъ другихъ людей, индивидуумъ подлежитъ отвѣтственности и можетъ быть справедливо подвергнутъ соціальнымъ или легальнымъ карамъ, если общество признаетъ это нужнымъ.

Сдълаемъ прежде всего одно замъчание въ поясненіе того принципа, что только вредъ или въроятность вреда можетъ оправдывать вижшательство общества въ дъйствія индивидуума. Неправильно было бы выводить изъ этого принципа то заключение, что будто бы общество имбетъ всегда право вижшаться, когда только успатриваеть, что дъйствія индивидуума вредны для другихъ. Есть много такихъ случаевъ, когда индивидуумъ, преследуя совершенно законную цель, неизбежно, а слёдовательно и законно причиняетъ вредъ или ущербъ другимъ, или препятствуетъ имъ достигнуть блага, на которое они имъли основание надъяться. Подобныя столкновенія между интересами индивидуумовъ происходять часто отъ дурныхъ общественныхъ учрежденій и часто бывають совершенно неизбъжны, пока существують эти учрежденія; но есть также такія столкновенія, которыхъ едва ли

можно избъжать при какихъ бы то ни было учрежденіяхъ. Такъ это бываеть въ случав какого нибудь конкурса или вообще соревнованія, когда многія стремятся къ достиженію какого нибудь предмета и предметь этотъ достается наконецъ которому нибудь одному изъ соревнователей, - когда получается выгода отъ потерь, отъ неуспъха и вообще отъ неудачъ другихъ. Общепризнано, что это не только не вредитъ, а напротивъ даже полезно для интересовъ человъчества, чтобы люди стремились къ достиженію своихъ целей, не останавливаясь предъ такого рода послёдствіями, т. е. не останавливаясь передъ тъмъ, что достижение ими ихъ цълей сопряжено со вредомъ для другихъ. Другими словами: общество не признаетъ никакого права, ни легальнаго, ни нравственнаго, за неуспъвшимъ соревнователемъ на какое бы то ни было вознаграждение за подобнаго рода вредъ, и считаетъ себя призваннымъвмъшиваться только въ техъ случаяхъ, когда для достиженія успёха въ соревнованіи прибёгають къ средствамъ, противнымъ общему интересу, - къ обману или насилію.

Торговля, какъ мы уже сказали, есть актъ соціальный. Индивидуумъ, продавая какой нибудь предметъ, совершаетъ такой актъ, который касается интересовъ другихъ людей или интересовъ всего общества; слѣдовательно, его дѣйствія въ этомъ случаѣ, согласно съ высказаннымъ нами принципомъ, подлежатъ юрисдикціи общества, и на этомъ основаніи нѣкогда признавалось обязанностію прави-

тельства опредълять цену товаровь и регулировать ихъ производство. Но теперь, послѣ продолжительной борьбы, пришли наконецъ къ тому сознанію, что какъ дешевизна, такъ и хорошее качество товаровъ достигаются всего лучше при томъ условіи, когда и производителю, и продавцу предоставляется полная свобода, и если при этомъ покупатель имъетъ полную свободу пріобрътать то, что ему нужно, тамъ, гдъ хочетъ. Вотъ въ чемъ состоитъ такъ называемая доктрина свободной торговли. Эта доктрина основана на принципъ, хотя не менъе прочномъ, совершенно различномъ отъ принципа индивидуальной свободы. Подчинение торговли или прозводства какимъ либо ограниченіямъ есть, конечно, стъснение и, какъ всякое стъснение, оно есть зло потому уже, что оно есть ствсненіе; но въ этомъ случав оно относится къ такимъ действіямъ индивидуума, въ которыя общество имъетъ полное право вившаться, и если его вившательство заслуживаетъ осужденія, то единственно потому только, что не приводило на самомъ дълъ къ тъмъ послъдствіямъ, какихъ хотъли достигнуть. Принципъ индивидуальной свободы, будучи совершенно непричастенъ къ доктринъ свободной торговли, равно непричастенъ и къ большей части тъхъ вопросовъ, которые возникають относительно предёловь этой доктрины: такъ напримъръ, до какой степени можетъ быть допущенъ контроль общества для предупрежденія подделокъ, какого рода санитарныя предосторожности и вообще какія мъры могуть быть справедливо сдъланы обязательными для тъхъ хозяевъ, у которыхъ рабочіе занимаются работами, опасными для здоровья. Вопросъ о свободъ имъетъ развъ только то отношение въ этимъ вопросамъ, что всегда лучше, caeteris paribus, предоставлять людямъ полную свободу, чёмъ контролировать ихъ; но тёмъ не менъе нельзя отрицать, что въ принципъ контроль въ этихъ случаяхъ совершенно законенъ. Впрочемъ есть и такіе вопросы касательно вмѣшательства въ торговыя дёла, которыя въ сущности суть вопросы о свободъ, такъ напр. законъ Мэна, о которомъ иы уже упоминали, - запрещение ввозить опіумъ въ Китай, -- ограниченія торговли ядами, однимъ словомъ всв тв случаи, когда вмешательство имъетъ цълію сдълать невозможнымъ или затруднительнымъ пріобрътеніе индивидуумомъ какого нибудь предмета. Подобнаго рода вмѣшательство можетъ быть предметомъ возраженія, но не потому, что нарушаетъ свободу производителя или торговца, а потому что нарушаетъ свободу покупателя.

Одинъ изъ указанныхъ мною примъровъ, торговля ядами, наводитъ насъ на новый вопросъ, а именно: до какихъ предъловъ можетъ простираться такъ называемое полицейское вмъшательство, до какой степени свобода можетъ быть справедливо стъсняема ради предупрежденія преступленій или несчастныхъ случаевъ. Предупреждать преступленія составляетъ въ такой же степени неоспоримую обязанность правительства, какъ и открывать преступленія и наказывать ихъ; но дъло въ томъ,

что предупредительная деятельность правительства сопряжена съ большею возможностью преступленія, чёмь его карательная деятельность, такъ какъ едва ли можно указать на такой родъ поступковъ изъ числа законно-принадлежащихъ къ сферъ индивидуальной свободы, въ которомъ свобода не могла бы быть истолкована, и совершенно основательно, какъ облегчение совершать тъ или другие проступки. Но, тъмъ не менъе, если общественная власть, или даже частное лицо, усматриваетъ, что кто либо очевидно готовится совершить какое нибудь преступленіе, то оно не только не обязано оставаться въ бездъйствіи, пока преступленіе не будеть совершено, но и можетъ вившаться, чтобы предупредить его совершение. Если бы яды не покупались или не употреблялись ни для какихъ иныхъ цёлей, кромё убійства, то въ такомъ случат было бы совершенно справедливо запретить какъ производство ихъ, такъ и продажу; но они нужны и для такихъ целей, которыя не только совершенно невинны, но и въ высшей степени полезны, и всякое стъснение въ ихъ производствъ и продажъ не можетъ не относиться одинаково, какъ къ дурному, такъ и къ хорошему ихъ употребленію. Повторяю еще разъ, -- общественная власть должна конечно принимать меры предосторожности противъ несчастныхъ случаевъ. Если долж ностное, или даже частное, лицо усмотрить, что кто нибудь намфревается пере йдти чрезъ мостъ, чрезъ который нельзя пройти безъ опасности для жизни, и при этомъ не будетъ имъть времени пре-

дупредить о существовании этой опасности, то можетъ схватить и попятить назадъ идущаго, и это нисколько не будеть нарушениемъ индивидуальной свободы, такъ какъ свобода состоитъ въ томъ, чтобъ мнъ не препятствовали дълать то, что я желаю, а я не имъю желанія свалиться съ моста въ ръку. Но если угрожаетъ только опасность, болже или менже въроятная, а не гибель неизбъжная, то въ такомъ случав самъ индивидуумъ есть единственный компетентный судья въ томъ, следуеть ли или не следуеть ему подвергать себя опасности; въ этомъ случат можно только предостеречь его о существующей опасности, но никакъ не болъе, и никто не имъетъ права воспрепятствовать ему подвергать себя опасности, если онъ этого хочетъ (разумвется если только этотъ индивидуумъ-не дитя, не сумашедшій, не находится въ такомъ состояніи возбужденія или разсѣянности, которое несовмѣстимо съ полнымъ обладаніемъ умственными способностями). Примѣненіе этихъ соображеній къ вопросу о торговлѣ ядами даетъ намъ ключъ для решенія, какіе способы регулировать эту торговлю будутъ противны и какіе будутъ не противны принципу свободы. Такая мъра предосторожности напримъръ, чтобы на ядовитомъ веществъ наклеивался ярлыкъ съ надписью, свидътельствующей о его ядовитыхъ свойствахъ, не будеть нарушениемъ свободы, потому что покупатель не можетъ желать не знать, что покупаемая имъ вещь имъетъ ядовитыя свойства. Но требованіе, чтобы ядовитыя вещества продавались не иначе,

какъ только лицамъ, которыя предъявятъ удостовъреніе патентованнаго медика, что эти вещества имъ нужны, - такое требование сделаетъ для индивидуума во многихъ случаяхъ невозможнымъ пріобръсти то, что ему можетъ быть нужно для цёлей совершенно законныхъ, и во всякомъ случав вовлечетъ его въ излишнія издержки. По моему мнѣнію существуетъ только одинъ способъ затруднить пріобрътеніе ядовитыхъ веществъ для преступныхъ целей, не подвергая при этомъ сколько нибудь значительному нарушенію свободу тёхъ, которые пожелаютъ ихъ пріобръсти для цълей законныхъ. Этотъ способъ состоить въ томъ, что Бентамъ называетъ "preappointed evidence". Онъ обыкновенно употребляется при совершении контрактовъ. Такъ почти вездъ принято, и совершенно справедливо, чтобы законъ для признанія за контрактомъ полной обязательной силы требовалъ соблюденія нікоторых в формальностей, какъ напр. подписи свидетелей и т. п.: требованіе это имбеть ту цель, чтобы, на случай могущаго возникнуть впоследствии спора, обезпечить доказательства, что контракть быль действительно совершенъ и притомъ совершенъ при такихъ условіяхъ, въ которыхъ не было ни чего, что могло бы лишать его законной силы: такимъ образомъ полагаются большія препятствія къ тому, чтобы могли существовать фальшивые контракты или чтобы совершались такіе контракты, которые не могли бы быть совершены, если бы были извъстны тъ обстоятельства, при которыхъ они совершались. Нътъ, повидимому, никакого препятствія принять подобныя же предосторожности и относительно торговли такими предметами, которые могуть быть употреблены, какъ орудіе преступленія. Можно было бы, напримъръ, установить такое правило, чтобы торгующіе ядовитыми веществами подробно записывали, когда проданъ товаръ, имя и адресъ покупщика, количество и качество проданнаго товара, — чтобы продавецъ каждый разъ спрашивалъ покупщика, для какой надобности покупаетъ онъ ядовитое вещество и записывалъ бы его отвътъ; въ тъхъ случаяхъ, когда ядовитое вещество покупается не по рецепту медика, можно было-бы требовать, чтобы при продажь присутствовало какое нибудь третье лице, которое могло бы засвидетельствовать личность покупателя, если-бы потомъ возникло сомнѣніе, не было ли купленое вещество употреблено для какихъ нибудь преступныхъ целей. Подобное правило не составило бы никакого существеннаго затрудненія для пріобретенія ядовитыхъ веществъ, но весьма значительно, затруднило бы только безнаказанное ихъ употребление для какихъ либо преступныхъ цёлей.

Право, присущее обществу, охранять себя предупредительными мёрами отъ преступленій которыя могутъ быть совершены противъ него, — право это необходимо влечетъ за собой нёкоторыя ограниченія того принципа, что дурныя поступки индивидуума, непосредственно касающіеся только его самаго, не должны подлежать ничьему вмёшательству и никакой карё. Напримёръ пьянство, говоря вообще, не

есть такой предметь, въ который законь имъль бы право вижшиваться, но я считаю совершенно правильнымъ, чтобы тотъ человекъ, который уже совершилъ какое нибудь насиліе въ пьяномъ состояніи, быль подвергнуть особеннымь, до него только относящимся, легальнымъ ограниченіямъ по употребленію крыпкихъ напитковъ, чтобъ онъ быль признанъ подлежащимъ наказанію, если вновь напьется до пьяна, или чтобы ему угрожало боле сильное противъ обыкновеннаго наказаніе, если онъ опять совершитъ насиліе въ пьяномъ видъ. Если уже чело. въкъ знаетъ по опыту, что въ пьяномъ состояни причиняетъ обыкновенно какой нибудь вредъ другимъ людямъ, то уже тъмъ самымъ, что напивается пьянъ, онъ совершаетъ проступокъ. То же самое можно сказать и о праздности. Если человъкъ не получаетъ содержание на счетъ общества, если онъ не нарушаеть какого нибудь принятаго имъ на себя условія, то праздность его не можеть быть предметомъ легальной кары; но если индивидуумъ, всл'вдствіе праздности или вслъдствіе какой либо другой причины, которыя совершенно зависять отъ него самаго, дълается неспособенъ къ исполненію лежащихъ на немъ легальныхъ обязанностей, какъ напр. содержать своихъ детей, то не будетъ ничего несправедливаго насильно сдёлать его способнымъ исполнять эти обязанности, дать ему напримъръ какую нибудь обязательную работу, если нъть на это другаго, лучшаго средства.

Кром' того, есть такіе поступки, которые непо-

средственно вредны только для тёхъ, кто ихъ совершаетъ, и слёдовательно не должны подлежать легальному запрещенію, но когда совершаются публично, становятся нарушеніемъ добрыхъ нравовъ и, входя такимъ образомъ въ категорію поступковъ, обидныхъ для другихъ людей, могутъ справедливо подлежать запрещенію. Къ такого рода поступкамъ принадлежать нарушенія приличія. Я не остановлюсь на этомъ, тёмъ болёе что это касается предмета моего трактата только косвеннымъ образомъ, замёчу только, что много такихъ поступковъ, которые сами по себё не предосудительны и не считаются предосудительными, но становятся проступками, если совершаются публично.

Намъ предстоитъ теперь разсмотръть вопросъ совершенно другаго рода и найти для него такое ръшеніе, которое было бы согласно съ высказанными нами принципами. Должна ли существовать такая же свобода совътовать или поощрять совершение поступковъ, какъ и совершать ихъ, когда эти поступки предосудительны, но общество не принимаетъ противъ нихъ никакихъ предупредительныхъ или карательныхъ мівръ единственно на томъ только основаніи, что непосредственно истекающее отъ нихъ зло падаеть всею своею тяжестію исключительно на тъхъ. кто ихъ совершаетъ? Ръшение этого вопроса прелставляеть некоторыя затрудненія, Советовать другому совершать извъстный поступокъ не совствы одно и тоже, что самому его совершить. Давать совъты или поощрять въ совершению чего нибудь есть

акть соціальный и поэтому, какь и вообще всь поступки индивидуума, касающіеся другихъ людей, можеть справедливо подлежать общественному контролю. Такъ представляется съ перваго взгляда; при болье же внимательномъ разсмотрвни вопроса оказывается, что если разсматриваемый нами случай и не совсёмъ точно подходитъ подъ опредъление индивидуальной свободы, но, темъ не мене, къ нему примънимы тъ же основанія, на которыхъ утверждается принципъ индивидуальной свободы. Если индивидууму должна быть предоставлена свобода дъйствовать по своему усмотренію, на свой собственный страхъ, во всемъ, что касается только его самаго, то одинаково должна быть ему предоставлена и свобода совътоваться съ другими, обмъниваться мнъніями, сообщать другимь свои мысли и воспринимать мысли отъ другихъ. Что дозволительно делать, то должно быть дозволительно и совътовать. Вопросъ сомнителенъ только въ томъ случав, когда совътодатель извлекаетъ какую нибудь личную выгоду изъ своихъ совътовъ, когда подстрекательство къ совершенію поступковъ, осуждаемыхъ обществомъ и государствомъ, становится ремесломъ, съ помощію котораго снискивають себъ средства къ существованію или вообще добывають деньги. Въ этомъ случав вопросъ усложняется; тутъ, очевидно, привходитъ новый элементь, а именно, существование такого класса людей, которыхъ интересы противоположны тому, что признается за общественное благо, и которые самыя средства свои къ существованію черпають

изъ противодъйствія этому благу. Должно ли быть въ этомъ случав допущено вмвшательство, или нътъ? Любодъяніе, напримъръ, или игра должны быть терпимы, но сводничаные или содержание игорнаго дома принадлежать ли также къ такимъ дъйствіямъ, въ которыхъ должна быть предоставлена индивидууму полная свобода? Случай этотъ принадлежить къ числу техъ, которые лежатъ какъ разъ на межъ между двумя принципами, и съ нерваго взгляда затруднительно определить, который изъ этихъ принциповъ долженъ быть къ нему примъненъ. Есть аргументы и въ пользу того, и въ пользу другаго. Невившательство имветъ на своей сторонъ тотъ аргументь, что такое дъйствіе, которое признается дозволительнымъ, не можетъ сделаться преступнымъ вследствие того только, что становится обыкновеннымъ занятіемъ, обыкновеннымъ препровождениемъ времени или средствомъ къ существованію; -- одно изъ двухъ: или это дъйствіе дозволительно, или оно не дозволительно, но подобныя ограниченія не могуть быть допущены; если изложенные выше принципы свободы истинны, то общество не имъетъ никакого права, какъ общество, брать на себя ръшеніе, вредно или нътъ такое действіе, которое касается только индивидуума, и оно можеть въ этомъ случав двиствовать только посредствомъ убъжденія, но никакъ не иначе, и какъ однимъ дозволительно убъждать, такъ другимъ дозволительно разубъждать. Въ возражение этому аргументу можетъ быть приведено въ пользу

другого принципа то основаніе, что хотя общество, или государство, и не въ правъ брать на себя ръшеніе, хорошо или вредно какое нибудь действіе, касающееся только интересовъ индивидуума, но если оно признаетъ это действіе вреднымъ, то совершенно въ правъ, по крайней мъръ, считать вопросъ о его вредности или невредности вопросомъ спорнамъ,-и въ такомъ случав не будетъ ничего несправедливаго со стороны общества, или государства, если оно будетъ стремиться уничтожить вліяніе тахъ подстрекателей въ этому действію, которые не могутъ обсуждать его безпристрастно, такъ какъ имъютъ непосредственный личный интересъ быть на сторонъ того, что государство признаетъ вреднымъ, и явно руководятся совершенно посторонними личными цълями. Въ подкръпление этого довода могутъ сделать еще то замечание, что тутъ не будетъ никакой утраты, никакой жертвы какимъ либо благомъ, если люди освободятся, на сколько это возможно, отъ вліянія такихъ личностей, которые способны поддерживать въ другихъ тъ или другія наклонности единственно изъ за своихъ только чисто эгоистическихъ цълей, и если люди, глупо или умно, но во всякомъ случат сами, по своему собственному усмотренію, независимо отъ подобныхъ вліяній, будутъ рішать, что имъ ділать, или неделать. Такимъ образомъ, -- могутъ сказать сторонники этого мивнія, хотя постановленія касательно азартныхъ игръ и не могутъ быть оправданы въ принципъ, хотя безспорно, что всъмъ должна быть

предоставлена полная свобода играть у себя дома, или въ домахъ своихъ знакомыхъ, или наконецъ въ сборныхъ мъстахъ, устраиваемыхъ по подпискъ, куда имъютъ право входа только одни члены и ихъ гости, но тъмъ не менъе публичные игорные дома допущены быть не могутъ. Совершенно справедливо, что никакое запрещение не можетъ прекратить азартныхъ игръ, и какъ бы тираннически ни распоряжалась полиція, игорные дома всегда будуть существовать подт томи или другими предлогами; но вследствие запретительных меръ они могуть быть вынуждены соблюдать до некоторой степени тайну, такъ что ихъ будутъ знать только тѣ, которые именно ищутъ игры, и сбщество должно совершенно довольствоваться достижениемъ такого результата. Эти аргументы имфють значительную силу, но я не ръшаюсь высказать ръшительное мнъніе, достаточны ли они для оправданія такой нравственной аномаліи, что пособникъ подвергается наказанію, тогда какъ главный виновникъ признается (и признается справедливо) не подлежащимъ никакому отвъту, -- сводникъ или содержатель игорнаго дома подвергается штрафу или тюрьмъ, тогда какъ самъ любодей или самъ игрокъ не подлежать никакой отвътственности. Еще болъе недостаточны подобнаго рода аргументы для оправданія вмътательства въ обыкновенныя операціи купли и продажи. Едва ли найдется такой предметь торговли, котораго употребление не могло бы быть доведено до излишества, и продавцы всегда имфютъ

интересъ въ томъ, чтобы поощрять это излиш ество но на этомъ нельзя основывать никакого аргумента, въ пользу хоть бы напримъръ закона Мэна, потому что хотя классъ торговцевъ крѣпкими напитками и заинтересованъ въ невоздержномъ ихъ употребленіи, но тімь не менье онь необходимь, такъ какъ еслибъ его не было, то вовсе прекратилось бы и всякое употребление кръпкихъ напитковъ. Однако то обстоятельство, что эти торговцы сильно заинтересованы въ поощреніи невоздержанія, составляеть действительное зло, и этимъ оправдываетск то вившательство со стороны государства, что оно налагаетъ на торговлю крѣпкими напитками нѣкоторыя ограниченія и требуетъ гарантій: если бы этого оправданія не было, то подобное вившательство было бы нарушениемъ законной свободы.

Тутъ возникаетъ еще такой вопросъ: должно ли государство косвеннымъ образомъ противодъйствовать тому, что хотя оно и дозволяетъ, но тъмъ не менъе считаетъ противнымъ благу самого дъйствующаго; такъ напримъръ, должно ли оно принимать мъры къ уменьшенію пьянства, поднимая для этого цъну на вино или затрудняя пріобрътеніе вина посредствомъ ограниченія мъстъ продажи кръпкихъ напитковъ. Этотъ вопросъ, какъ и большая частъ практическихъ вопросовъ, не допускаетъ прямаго, безусловнаго отвъта. Налогъ на кръпкіе напитки, съ цълію затруднить ихъ пріобрътеніе, есть такая мъра, которая отличается отъ совершеннаго запрещенія употребленія кръпкихъ напитковъ только

степенью, а не принципомъ, и следовательно можетъ быть оправданъ только въ томъ случав, если мы оправдаемъ совершенное запрещение. Всякое возвышеніе ціны на какой либо предметь торговли есть запрещеніе употреблять этотъ предметъ тѣмъ, которые не имѣютъ средствъ платить за него увеличенную цёну, а для тёхъ, которые имёютъ средства заплатить, оно есть кара за удовлетворение потребности употреблять этотъ предметъ; следовательно, подобная мъра совершенно противоръчитъ тому принципу, что избирать для себя тогъ или другой родъ удовольствія, расходовать свои денежныя средства тъмъ или другимъ способомъ, исполнивъ всв свои легальныя и нравственныя обязанности къ государству и къ другимъ индивидуумамъ, что все это составляетъ сферу индивидуальной свободы и должно быть предоставлено личному усмотренію каждаго индивидуума. Съ перваго взгляда можетъ показаться, на основании приведенныхъ нами соображеній, что мы должны осудить и обложеніе кръпкихъ напитковъ налогомъ съ целію полученія дохода. Но при этомъ следуетъ принять во вниманіе, что налоги съ фискальною цёлію абсолютно необходимы, что въ большей части государствъ значительная часть доходовъ необходимо должна быть взимаема косвенными налогами, и следовательно государства не могутъ обойтись безъ обложенія налогами некоторыхъ предметовъ потребленія, т. е. не могутъ обойтись безъ того, чтобы не запрещать нвкоторымъ лицамъ употреблнеје извъстныхъ продуктовъ и не налагать на другихъ кару за ихъ употребленіе. Конечно, государство обязано при установленіи налоговъ заботиться о томъ, чтобы налоги падали на такія предметы потребленія, безъ которыхъ потребители всего легче могутъ обойтись, и, а fortiori, избирать для налоговъ преимущественно тѣ предметы, которые положительно вредны, когда употребляются въ неумѣренномъ количествѣ. Вотъ почему налогъ на крѣпкіе напитки не только не подлежитъ осужденію, а, напротивъ, заслужива етъ одобреніе, даже и въ томъ случаѣ, когда онъ высокъ и приноситъ весьма большой доходъ, предполагая при этомъ, конечно, что государство имѣетъ дъйствительную надобность въ этомъ доходѣ.

Что же касается до вопроса о томъ, должна ли продажа кръпкихъ напитковъ быть предметомъ болфе или менфе исключительной привиллегіи, то отвътъ на это долженъ быть различенъ, смотря потому, съ какою цёлію установляется привиллегія. Безспорно, что полицейскій надзоръ не бходимъ въ публичныхъ мъстахъ, а тъмъ болье онъ небходимъ въ мъстахъ продажи кръпкихъ напитковъ, гдъ проступки противъ общества совершаются всего чаще. Вотъ на какомъ основаніи могуть быть оправданы подобныя ры, какъ предоставление права торговать (по крайней мфрф торговать распивочно) крфпкими напитками только такимъ людямъ, которые извъстны своимъ хорошимъ поведеніемъ или представляютъ какія либо въ этомъ гарантін, -- определеніе ча-

совъ для открытія и закрытія питейныхъ заведеній, -- лишеніе права торговли, въ случав если бы хозяинъ заведенія оказался виновнымъ въ неоднократно происходившихъ въ его заведении безпорядкахъ, нарушающихъ общественное спокойствіе, или если бы его заведение сдълалось мъстомъ притона для людей злоумышляющихъ и подготовляющихъ преступленія. Я не думаю, чтобы по принципу можно было оправдать еще какія либо друтія міры, которыя бы еще болье ограничивали торговлю крвпкими напитками. Такан мвра на примъръ, какъ ограничение числа кабаковъ съ цълію уменьшить соблазнъ для людей, склонныхъ къ пьянству, не только представляетъ то неудобство, что въ этомъ случав ради небольшаго числа индивидуумовъ подвергаются стъсненію всв члены общества, но и по своему характеру она соотвътствуетъ только такому состоянію общества, когда рабочіе классы трактуются, какъ дёти или какъ дикіе, и когда признается необходимымъ держать ихъ подъ такъ называемымъ отеческимъ управленіемъ, которое бы воспитывало ихъ дли свободы. Но не такими принципами должно руководиться управленіе рабочихъ классовъ въ свободной странв, и никто, знающій настоящую ціну свободы, не одобритъ подобнаго принципа, исключая развъ только въ томъ случав, когда уже истощены всв усилія воспитать рабочихъ къ свобод в и управлять ими какъ свободными, и оказалось окончательно невозможнымъ управлять ими иначе, какъ управляють

дътьми. Одна уже прямая постановка этого вопроса обнаруживаетъ до очевидности всю нелвпость такого предположенія, чтобы, при разсмотреніи его, мы должны были принимать во внимание такие случаи, когда всв усилія управлять рабочими, какъ свободными людьми, оказались тщетными. Не какой либо другой причинъ, а единственно тому духу противорвчія, который составляеть характеристическую особенность нашихъ учрежденій, обязаны мы тімъ, что у насъ не ръдко допускаются такія стъсненія индивидуальной свободы, которыя могуть быть оправданы только при деспотическомъ или такъ называваемомъ отеческомъ управленіи, между тёмъ какъ въ то же время присущій нашимъ учрежденіямъ духъ общественной свободы не допускаетъ эти стъсненія доходить въ дъйствительной жизни до такой степени, чтобы они на самомъ дёлё могли имъть значение, какъ мъры для правственнаго воспитанія людей.

Признаніе за индивидуумомъ свободы во всемъ, что касается его самаго, необходимо ведетъ (какъмы это высказали еще на первыхъ страницахъ настоящаго изслъдованія) къ признанію свободы для какого бы то ни было числа индивидуумовъ входить между собой въ соглашеніе и дъйствовать на основаніи этого соглашенія во всемъ, что касается только ихъ самихъ и кромъ ихъ никого другаго не касается. Этотъ вопросъ не представлялъ бы никакихъ затрудненій, еслибы воля лицъ, разъ вошедшихъ въ соглашеніе, оставалась навсегда неизмън-

ной; но такъ какъ она можетъ измѣняться, то часто бываетъ необходимо, чтобы люди, входя между собою въ соглашение даже по такимъ предметамъ, которые касаются только ихъ самихъ, принимали бы на себя нъкоторыя обязательства по отношенію другъ къ другу, и если уже разъ индивидуумъ приняль на себя обязательство по отношенію къ другимъ индивидуумамъ, то необходимо должно быть признано за общее правило, что онъ обязанъ выполнить это обязательство. Но едва ли найдется такая страна, которой законы не допускали бы исключеній изъ этого общаго правила. Не только считается необязательнымъ выполнять такія обязательства, которыми нарушаются интересы третьей стороны, но и признается нередко достаточнымъ основаніемъ къ освобожденію индивидуума отъ принятаго имъ на себя обязательства, если оно для него вредно. Такъ напримъръ у насъ и въ большей части другихъ цивилизованныхъ государствъ признается недвиствительнымъ обязательство, по которому человъкъ продаетъ себя въ рабство или соглашается на подобную предажу; силу такого рода обязательствъ равно отрицаютъ и законъ, и общее мнвніе. Почему въ этомъ случав власть индивидуума надъ самимъ собою подвергается ограниченію, очевидно само по себъ. Дъйствія индивидуума, касающіяся только его самого, признаются неподлежащими ничьему вившательству единственно изъ уваженія къ его индивидуальной свободь; свободный выборъ индивидуума принимается за очевидное свидътельство, что избранное имъ для него желательно, или покрайней мъръ сносно, и его личное благо признается наилучше для него достижимымъ при томъ условіи, если ему предоставлена будеть свобода стремиться къ этому благу тъми путями, какіе признаетъ за лучшіе. Но продажа себя въ рабство есть отръчение отъ своей свободы; это — такой актъ свободной воли индивидуума, которымъ онъ навсегда отрекается отъ пользованія своею свободой, и, следовательно, совершая этотъ актъ, онъ самъ уничтожаетъ то основаніе, которымъ условливается признаніе за нимъ права устраивать свою жизнь по своему усмотренію. Съ минуты совершенія этого акта онъ перестаеть быть свободнымъ и ставитъ себя въ такое положение, которое не допускаетъ даже возможности предположить, чтобы онъ могъ оставаться въ немъ по своей воль. Принципъ свободы нисколько не преднолагаетъ признанія за индивидуумомъ свободы быть несвободнымъ. Признать за индивидуумомъ право отръчься отъ своей свободы не значитъ признавать его свободнымъ. Эги основанія, которыхъ сила столь ярко обнаруживается въ разсматриваемомъ нами случав, имвють очевидно болве широкую применимость, и не только по отношению къ этому крайнему случаю, но онъ неизбъжно встръчаютъ повсюду предёлы, далее которыхъ не можетъ идти ихъ примъненіе: необходимыя требованія жизни на каждомъ шагу заставляють нась не отрекаться, конечно, отъ нашей свободы, но согла-

шаться на то или другое ея ограничение. Тотъ же самый принципъ, который требуетъ для индивидуума полной свободы во всемъ, что касается его самого, требуетъ также, чтобы индивидуумы, вступившіе другъ съ другомъ въ какія нибудь обязательства по предметамъ, не касающимся третьей стороны, были всегда свободны снять другь съ друга эти обязательства, и даже едва ли есть такія обязательства, кромъ только денежныхъ и вообще имущественныхъ, по отношенію къ которымъ можно было бы отрицать свободу выхода для каждой изъ обязавшихся сторонъ. Баронъ Вильгельмъ Гумбольдтъ въ своемъ превосходномъ сочинении, о которомъ мы уже упоминали, высказываетъ убъжденіе, что обязательства, им'вющія предметомъ личныя отношенія или личныя услуги, ни въ какомъ случав не должны имвть легальной обязательности иначе, какъ на опредъленный срокъ, и что самое важное изъ этихъ обязательствъ, бракъ, представляя ту особенность, что самая цёль его совершенно исчезаетъ, какъ только съ ней не гарионируютъ чувства объихъ сторонъ, ничего болъе не требуетъ для того, чтобы быть признану не существующимъ, какъ только чтобы одна изъ сторонъ выразила свою волю, что онъ не существуетъ. Это предметъ слишкомъ важный и слишкомъ сложный, чтобы о немъ можно было говорить мимоходомъ, и я коснусь его не болье, какъ сколько это необходимо для разъясненія занимающаго насъ вопроса. Если бы сжатостію и общностію своего сочиненія баронъ Гумбольдтъ

не быль вынуждень ограничиться однимь только указаніемъ на свое заключеніе по этому предмету, не входя при этомъ въ обсуждение посылокъ, то онъ безъ сомивнія призналь бы, что для полнаго обсужденія этаго предмета недостаточно тъхъ основаній, которыя онъ выставиль. Когда человекъ обещаніями или поступками даетъ основание и поощряетъ къ тому, чтобы другой человъкъ положился на то, что онъ будетъ постоянно поступать извъстнымъ образомъ, основалъ бы на этомъ свои надежды, свои разсчеты и согласно съ этимъ принялъ бы какія нибудь решенія, которыми въ большей или меньшей степени условливается дальнейшая его жизнь, то въ такомъ случав для этого человека возникаетъ цёлый рядъ нравственныхъ обязанностей, которыми онъ можетъ, конечно, пренебречь, но которыяне признать онъ не можетъ. Й если, кромъ того, отношенія между двумя состоящими въ обязательствъ сторонами породили последствія для другихъ, если они поставили какое нибудь третье лицо въ особенное положение, или какъ это бываетъ въ бракъ, дали существование третьему лицу, то по отношению къ этому третьему лицу на объ состоящія въ обязательствъ стороны падаютъ извъстныя нравственныя обязанности, и выполнение этихъ обязанностей, или во всякомъ случав способъ ихъ выполненія, въ значительной степени условливается продолжениемъ или прекращениемъ того обязательства, изъ котораго онъ истекли. Изъ этаго вовсе не слъдуетъ, и я никакъ не могу согласиться, чтобы ихъ обязанности

могли простираться до такой степени, чтобы требо вали выполненія во что бы то ни стало породившаго ихъ обязательства, хотя бы даже и цёною счастія одной изъ состоящихъ въ обязательствъ сторонъ, но онъ составляютъ необходимый элементъ въ вопросв, и если даже, какъ утверждаетъ Гумбольдтъ, онъ и не должны имъть никакого значенія для легальной свободы выйдти изъ обязательства (я также держусь того мивнія, что они не должны имъть въ этомъ отношении большого значения), то во всякомъ случав они должны имъть большое значение для нравственной свободы. Человъвъ обязанъ принять во внимание всв эти обстоятельства, ръшаясь на такой шагъ, который можетъ касаться важныхъ интересовъ другихъ людей, и если онъ не воздаетъ этимъ интересамъ должнаго, то нравственно отвътственъ за сдъланное имъ зло. Я остановился на этихъ замѣчаніяхъ единственно только для лучшаго разъясненія общаго принципа свободы, а не потому, чтобы считалъ ихъ необходимыми для разъя ненія этого частнаго вопроса, который, напротивъ, обыкновенно разсматривается въ томъ смыслъ, что какъ будто интересы дътей суть все, а интересы взрослыхъ - ничто.

Я уже имъть случай выше замътить, что вслъдствіе отсутствія общепринятыхъ общихъ принциповъ свобода не ръдко признается тамъ, гдъ ея не должно быть, и на оборотъ, не ръдко отрицается тамъ, гдъ должна быть признана, и что чувство свободы въ новомъ европейскомъ міръ обнаружи-

вается съ наибольшею силою именно въ томъ случав, гдв оно, по моему мнвнію, совершенно не умвстно. Человъкъ долженъ имъть полную свободу поступать какъ хочетъ во всемъ, что касается только его самаго; но нельзя признать за нимъ свободу поступать по своему усмотренію въ томъ, что касается другихъ, подъ тъмъ предлогомъ, что дъла другихъ суть его собственныя дёла. Государство должно уважать свободу каждаго индивидуума во всемъ, что касается исключительно самого этого индивидуума, но при этомъ оно обязано имъть самый бдительный надзоръ надъ тъмъ, какъ индивидуумъ пользуется властію, которую оно дозволяетъ ему имъть надъ другими людьми. Семейныя отношенія имъють столь непосредственное вліяніе на счастіе людей, что едва ли не должны мы признать за ними большее даже значение, чъмъ за всъми прочими вмёстё взятыми случаями, когда индивидуумы имъють власть другь надъдругомъ, а между темъ мы находимъ въ действительной жизни почти совершенное отсутствіе всякаго контроля надъ этими отношеніями. Мы не находимъ нужнымъ распространяться касательно почти деспотической власти мужей надъ женами, такъ какъ защитники этой несправедливой власти и не пытаются даже оправдать ее передъ требованіемъ свободы, и притомъ для устраненія этаго зла ничего болже не требуется, какъ только признать за женами равныя съ мужьями права и сравнить ихъ передъ закономъ со всъми другими людьми. Относительно же отношеній къ

дътямъ мы встръчаемъ столь превратныя понятія о свободъ, что эти понятія составляють действительное препятствие для исполнения государствомъ его обязанностей. Можно подумать, что и въ самомъ деле дети буквально составляють часть своего отца, а не только метафорически, — до такой степени враждебно люди смотрять на малейшее вмешательство закона въ неограниченную и исключительную власть родителей надъ дётьми; они относятся къ такого рода вившательству, можно сказать, даже враждебнее, чемъ къ какому бы то ни было вмешательству въ то, что касается только ихъ самихъ: они вообще цёнять власть гораздо выше чёмъ свободу. Возьмемъ для примъра хоть воспитание. Не составляеть ли это такую аксіому, которая почти очевидна сама по себъ, что государство обязано требовать и даже принуждать, чтобы всв человвческія существа, родящіяся его гражданами, получали хотя нъкоторое воспитание? А между тъмъ много ли найдется людей, которые бы ръшились открыто признавать и отстаивать эту истину.

Никто, конечно, не станетъ отрицать, что это составляетъ одну изъ самыхъ священныхъ обязанностей для родителей (при существующихъ законахъ и обычаяхъ, правильнъе сказатъ: для отца) датъ произведенному имъ на свътъ существу такое воспитаніе, которое бы дълало его способнымъ выполнить предстоящія требованія жизни какъ по отношенію къ самому себъ, такъ и по отношенію къ другимъ. Всъ единодушно признаютъ, что отцы обяза-

ны воспитывать своихъ дётей, но при этомъ съ не меньшимъ единодушіемъ возстають противъ всякой мысли о какихъ либо принудительныхъ къ тому мѣрахъ. Не только не принуждаютъ родителей дълать какія либо усилія для воспитанія своихъ дітей, но предоставляютъ даже совершенно ихъ произволу пользоваться или не нользоваться и тъми средствами къ воспитанію, которыя они могуть имѣть совер-шенно gratis. До сихъ поръ еще люди не признаютъ той истины, что произвести на свътъ человъка, не имъя въ виду средствъ не только вскормить, но и воспитать и образовать его, есть нравственное преступление какъ по отношению къ этому человъку, такъ и по отношенію къ обществу, - они до сихъ поръ не признаютъ, что если родители не выполняють своихъ обязанностей къ дътямъ, то государство должно озаботиться темь, чтобы эти обязанности были ими выполнены, на сколько это возможно.

Если бы принципъ общаго обязательнаго воспитанія быль признанъ, то это положило бы конецъ всёмъ затрудненіямъ касательно того, чему должно учить государство и какъ должно оно учить. Эти затрудненія служатъ теперь полемъ битвы, на которомъ мѣряютъ свои силы разныя секты и партіи, тратя такимъ образомъ на споры о воспитаніи и время, и трудъ, которые могли бы быть употреблены на самое воспитаніе. Если бы правительство признало своею обязанностію требо вать, чтобы всё дѣти получали хорошее воспитаніе, то этимъ

самымь оно избавило бы себя отъ всякихъ заботь о доставлении воспитания. Оно могло бы тогда предоставлять родителямъ полную свободу воспитывать своихъ дътей, гдъ и какъ хотятъ, и должно было бы только помогать недостаточнымъ людямъ нести издержки на воспитаніе, или же, смотря по обстоятельствамъ, брать эти издержки на себя. Тъ совершенно основательныя возраженія, которыя обыкновенно дёлаются противъ государственнаго вмёшательства въ дёло воспитанія, относятся не къ обязательности воспитанія, а къ тому, когда государство беретъ воспитание непосредственно на самого себя. Но казенное воспитание и обязательное воспитаніе, - это двъ вещи совершенно различныя. Я не менье, чымь кто либо, возстаю противь той системы, которая хочеть, чтобы все воспитание или большая часть воспитанія народа было въ рукахъ государства. Все, что мы сказали объ индивидуальности, о разнообразіи характеровъ, мижній, образовъ жизни, все это съ равною силой относится и къ разнообразію въ воспитаніи. Общее казенное воспитаніе ведеть къ тому, чтобъ сдёлать всёхъ людей похожими другъ на друга, сформировать всъхъ на одинъ образецъ, и именно на тотъ, который нравится господствующей власти, и все равно, будеть ли это власть монарха, духовенства, аристократіи, или большинства существующаго поколенія, во всякомъ случать, чтмъ она могущественнте, ттмъ съ большимъ деспотизмомъ властвуетъ она надъ умами и естественнымъ образомъ тяготъеть къ тому, чтобы подчинить этому деспотизму и самое тело. Если и можно допустить такое воспитание, которое бы давалось и контролировалось самимъ государствомъ, то развъ только какъ практическое примънение одного изъ возможныхъ способовъ воспитанія, какъ такое примъненіе, которое бы служило для другихъ способовъ воспитанія примъромъ и стимуломъ. Конечно, когда общество находится вообще въ такомъ состояніи, что не можетъ или не желаетъ само заботиться о воспитаніи, тогда правительственная власть, имъя предъ собой два великія зла, должно выбрать меньшее изънихъ и взять на себя устройство школъ и университетовъ, какъ оно беретъ иногда на себя выполнение и вкоторыхъ большихъ промышленныхъ предпріятій, которые должны бы были быть дёломъ частной предпріимчивости, но которыя частная предпріимчивость оказывается несостоятельной выполнить. Замътимъ вообще, что тамъ, гдъ существуетъ достаточное число людей, способныхъ заниматься деломъ воспитанія подъ непосредственнымъ руководствомъ правительства, тамъ эти же самые люди были бы способны заниматься и охотно занялись бы своимъ деломъ совершенно свободно, безъ всякаго правительственнаго вившательства, если бы только законъ, установляя обязательное воспитание и вспоможение тъмъ, которые не въ состояніи нести на себъ издержки по воспитанію, обезпечиваль бы имъ такимъ образомъ вознаграждение за ихъ трудъ.

При существованіи обязательнаго воспитанія,

вся воспитательная д'ятельность правительства могла бы ограничиться только публичной экзаменовкой всёхъ дётей, начиная отъ самаго ранняго возраста. Могъ бы быть установленъ возрастъ, въ который каждый ребенокъ (одинаково какъ мальчикъ, такъ и дъвочка) должны были бы подвергаться экзамену для удостовъренія, умъють ли они читать. Если бы ребенокъ оказался не умъющимъ читать и отецъ не представиль бы достаточных в основаній для оправданія этого незнанія, то въ такомъ случав можно было бы налагать на отца небольшой штрафъ, заставлять его, если это необходимо, уплачивать штрафъ работой и помъщать ребенка въ школу на его счетъ. Подобные экзамены могли бы возобновляться ежегодно, постепенно увеличивая количество требуемаго знанія, и такимъ образомъ можно было бы достигнуть того, что дъйствительно сдълался бы обязательнымъ для всёхъ и поддерживался во всёхъ извъстный minimum знанія. Кромъ этихъ экзаменовъ по обязательному для всёхъ минимуму, могли бы быть установлены добровольные экзамены по всёмъ предметамъ знанія и могли бы быть желающимъ выдаваемы удостов вренія въ степени пріобр втенных вими познаній. Чтобы подобныя міры не обратились въ рукахъ государства въ орудіе для управленія мниніями людей, требованія экзаменовъ (кроми чисто элементарныхъ частей знанія, какъ напр. языковъ и ихъ употребленія) можно было бы ограничить знаніемъ исключительно только однихъ фактовъ и положительныхъ наукъ. Что же касается до

религіи, политики и другихъ спорныхъ предметовъ, то экзамены по этимъ предметамъ, оставляя въ сторонъ вопросы объ истинъ или ложности того или другаго мивнія, могли бы ограничиваться только одной фактической стороной, что такіе то писатели, школы, церкви держались по извъстному вопросу такого то мевнія, на твхъ то основаніяхъ. Поколеніе, воспитанное по этой системъ, было бы относительно вежхъ спорныхъ истинъ не въ худшемъ положеніи, чёмъ въ какомъ люди находятся теперь; и тогда, какъ теперь, одни становились бы православными, другіе иновърцами, и государство только заботилось бы о томъ, чтобы какъ тѣ, такъ и другіе, безразлично имъли извъстную степень познаній. Нътъ никакого препятствія къ тому, чтобы обучали и религіи, по желанію родителей, въ техъ же самыхъ школахъ, въ которыхъ обучали бы другимъ предметамъ. Всякая попытка со стороны государства дать то или другое направление мивніямъ своихъ гражданъ по какимъ либо спорнымъ вопросамъ есть, конечно, зло, но въ этомъ нътъ никакого зла, чтобъ государство производило повърку и удостовъряло, что такое то лицо имъетъ извъстныя познанія, дълающія его въ большей или меньшей степени способнымъ имъть свое суждение о данномъ предметъ. Если изучающий философію хочеть им'ть удостов'треніе, что онъ знаетъ и систему Локка, и систему Канта, то экзаменаторъ долженъ только удостовъриться, дъйствительно ли онъ знаетъ эти предметы; но до него вовсе не касается, которой изъ этихъ системъ дер-

жится экзаменующійся, или не держится ни одной изъ нихъ. Я не вижу никакого основательнаго возраженія, почему бы атеисть не могь быть экзаменуемъ, какимъ образомъ доказывается истинность христіанскаго ученія, не требуя стъ него при этомъ, чтобы онъ исповъдывалъ христіанскую въру. По моему мевнію экзаменъ изъ высшихъ отраслей знанія долженъ быть не обязателенъ. Весьма опасно было бы предсставить правительству власть не допускать до какой либо профессіи, хотя бы даже до профессіи учителя, подъ предлогомъ недостатка требующихся для этого качествъ, и я совершенно раздъляю мнвніе Вильгельма Гумбольдта, что ученыя степени и вообще всякаго рода дипломы, свидътельствующіе о познаніяхъ по какой либо наукъ или профессіи, должны быть выдаваемы безъ препятствія встить, кто только пожелаетъ экзаменоваться и выдержить экзамень, но дипломы эти не должны давать никакихъ преимуществъ передъ соревнователями по профессіи -они должны имъть только то значение, какое имъ даетъ общественное мнѣніе.

Общераспространенныя неправильных понятія о свобод'в препятствують признанію нравственных в обязанностей со стороны родителей, а въ н'вкоторых в случаяхъ и къ узаконенію этихъ обязанностей, не только въ одномъ д'вл'в воспитанія. Произвести на св'втъ челов'вческое существо, это есть одно изъ т'вхъ д'вйствій, которое влечеть за собой наибольшую отв'втственность. Взять на себя такую отв'втственность — произвести на св'ять челов'вческое существо и не-

обезпечить ему по крайней мфрф тфхъ общихъ условій, какія необходимы, чтобы сдёлать для него возможнымъ такое существование, которое было бы для него сколько нибудь желательно, -- дать жизнь человъку, не заботясь о томъ, не будетъ ли эта жизнь для него источникомъ однихъ только страданій, есть преступленіе противъ этого человъка. Въ такой странь, которая и безъ того уже имьетъ чрезмърное населеніе, или которой грозить излишекъ населенія, рожденіе большаго количества дітей влечеть за собой понижение вознаграждения за трудъ и слъдовательно причиняетъ вредъ всемъ темъ, которые живутъ трудомъ. Законы, запрещающие во многихъ странахъ Европы вступать въ бракъ темъ людямъ, которые не представятъ доказательства, что имъютъ средства, чъмъ содержать семью, - такіе законы нисколько не переступають за предълы власти, справедливо признаваемой за государствомъ. Достигають ли эти законы своей цёли или не достигаютъ (что совершенно зависитъ отъ разныхъ мъстныхъ условій), во всякомъ случав несправедливо было бы ихъ упрекать въ нарушении свободы. Государство имфетъ цфлію съ помощію этихъ законовъ воспрепятствовать совершенію поступка, столь дурнаго и столь вреднаго для другихъ, что если онъ и не признается подлежащимъ легальной каръ, то тъмъ не менъе заслуживаетъ не только порицанія, но и самаго сильнаго осужденія со стороны общества. Но, не смотря на это, общераспространенныя идеи о свободъ, которыя такъ легко мирятся съ дъйствительными нарушеніями индивидуальной свободы въ предметахъ, касающихся только самихъ индивидуумовъ, возстаютъ противъ всякаго стѣсненія индивидуума но удовлетворенію такихъ наклонностей, которыхъ удовлетвореніе обрекаетъ человѣка или даже нѣсколькихъ человѣкъ на жизнь, полную бѣдствій и страданій, и вмѣстѣ съ тѣмъ чрезъ это причиняетъ зло и другимъ людямъ, которымъ приходится быть съ этими несчастными въ близкихъ сношеніяхъ. Если бы мы положились на то странное уваженіе и не менѣе странное неуваженіе, какое люди оказываютъ свободѣ, то должны были бы признать, что индивидуумъ имѣетъ право дѣлать вредъ другимъ и не имѣетъ право дѣлать того, что ему нравится и что никому не вредитъ.

Я намфренъ закончить мое изслѣдованіе рядомъ вопросовъ касательно такого правительственнаго вмѣшательства, которое, строго говоря, не входитъ въ предметъ настоящаго изслѣдованія, но тѣмъ не менѣе находится съ нимъ въ тѣсной связи. Я намѣренъ говорить о тѣхъ случаяхъ, въ которыхъ доводы противъ правительственнаго вмѣшательства опираются не на принципъ свободы, гдѣ дѣло идетъ не о стѣсненіи дѣйствій индивидуума, а о томъ, чтобы помогать его дѣйствіймъ. Тутъ вопросъ возникаетъ о томъ: должно ли правительство въ нѣкоторыхъ случаяхъ само что либо дѣлать или помогать къ сдѣланію чего либо, что полезно для индивидуумовъ, или же должно воздерживаться отъ всякаго подобнаго вмѣшательства и предоставлять индивидуумовъ

ихъ собственнымъ силамъ, чтобы они сами достигали желаемаго, дъйствуя индивидуально или сообща, въ формъ какой либо ассосіаціи.

Противъ этого правительственнаго вмѣшательства, не заключающаго въ себѣ нарушенія свободы, могутъ быть сдѣланы такого рода возраженія.

Во первыхъ: индивидуумы всегда лучше сдълаютъ, чъмъ правительство, всякое дъло, которое до нихъ касается. Говоря вообще, никто такъ не способенъ управлять какимъ либо дъломъ, указать, какъ и къмъ должно быть оно сдълано, какъ тъ, которые лично заинтересованы въ этомъ дълъ. Этотъ принципъ заключаетъ въ себъ осуждение вмъшательства законовъ и администрации въ обыкновенныя промышленныя операции. Такое вмъшательство было нъкогда явлениемъ весьма обыкновеннымъ. Впрочемъ эта сторона вопроса удовлетворительно разобрана экономистами и не представляетъ никакой особенности по отношению къ занимающему насъ предмету.

Второе возражение гораздо ближе касается нашего предмета. Есть много такихъ дѣлъ, къ исполнению которыхъ частныя лица оказываются, обыкновенно, менѣе способными, чѣмъ правительственные чиновники, но тѣмъ не менѣе желательно, чтобыэти дѣла исполнялись частными лицами, а не правительствомъ, — желательно потому, что предоставление ихъ частной дѣятельности служитъ могущественнымъ средствомъ къ умственному воспитанию индивидуумовъ и развитию ихъ способностей, къ упражнению ихъ способности суждения, къ ближайшему ихъ ознакомленію съ тёми или другими предметами, до нихъ касающимися. Вотъ въ чемъ заключается не единственный, конечно, но главный доводъ въ пользу присяжныхъ (это замъчание не относится, разумвется, до политическихъ двлъ) въ пользу свободныхъ мъстныхъ и муниципальныхъ учрежденій, въ пользу веденія большихъ промышленныхъ и филантропическихъ предпріятій посредствомъ свободныхъ ассосіацій. Очевидно, что тутъ идетъ дівло, собственно, не о свободъ, а о развитіи, и что все это имъетъ съ свободой только косвенную связь. Здёсь не мёсто распространяться о томъ, что предоставление этихъ дълъ частной деятельности, действительно, имеетъ великое значение для народнаго воспитания, что оно, дъйствительно, воспитываетъ гражданина, составляетъ практическую сторону политическаго воспитанія свободнаго народа, выводить индивидуума изъ узкаго круга личныхъ и семейныхъ стремленій и вводить его въ сферу общихъ интересовъ, пріучаетъ его къ веденію общихъ дёль, дёлаетъ способнымъ дъйствовать не по эгоистическимъ только побужденіямъ, направляетъ его дъятельность къ такимъ цёлямъ, которыя соединяютъ, а не разъединяють людей. Тамъ, гдв индивидуумы находятся въ условіяхъ, препятствующихъ развитію въ нихъ этихъ качествъ, тамъ свободныя политическія учрежденія не могуть дійствовать надлежащимь образомъ и не могутъ долго сохраняться, какъ мы видимъ этому много примъровъ въ тъхъ странахъ, гдъ политическая свобода не имветъ твердаго базиса въ

гражданской свободь. Завъдывание мъстныхъ дълъ самими мъстностями, веденіе большихъ промышленныхъ предпріятій посредствомъ свободнаго соединенія индивидуальныхъ силь, все это имфеть на своей сторонъ всъ тъ преимущества, которыя, какъ мы выше объяснили, принадлежатъ вообще индивидуальному развитію и разнообразію способовъ дъйствія. Правительственная дъятельность всегда во всемъ и по всюду имъетъ наклонность къ однообразію. Напротивъ, дъятельность индивидуальная и посредствомъ свободныхъ ассоціацій всегда отличается наклонностію къ безконечному разнообразію. Все, что въ этомъ отношеніи государство можеть делать полезнаго, это-быть, такъ сказать, центральнымъ складочнымъ мъстомъ, откуда бы вев могли черпать то, что уже извъдано опытомъ другихъ людей. Не препятствовать своимъ гражданамъ производить новые опыты, а, напротивъ, заботиться о томъ, чтобы каждый, желающій произвести новый опыть, могь воспользоваться всёми по этому предмету опытами другихъ людей — вотъ въ чемъ состоитъ обязанность государства.

Третій и самый сильный доводъ въ пользу ограниченія правительственнаго вмѣшательства заключается въ томъ, что всегда въ высшей степени вредно увеличивать правительственную власть безъ крайней къ тому необходимости. Всякое расширеніе правительственной дѣятельности имѣетъ то послѣдствіе, что усиливаетъ правительственное

вліяніе на индивидуумовъ, увеличиваетъ число людей, возлагающихъ на правительство свои надежды и опасенія, превращаеть дівтельных и честолюбивыхъ членовъ общества въ простыхъ слугъ правительства. Если бы дороги, банки, страхованіе, большія акціонерныя предпріятія, университеты, благотворительныя учрежденія, если бы все это было дёломъ правительственнымъ, и въ добавокъ къ этому, если бы муниципальныя корпораціи и мъстныя учрежденія, со всьми теперешними ихъ атрибутами, были простыми органами центральной администраціи, которыя завѣдывались бы чиновниками по назначению и на жалованьи отъ правительства, то при такихъ условіяхъ свобода изчезла бы и вообще свободныя учрежденія, какъ у насъ, въ Англіи, такъ и во всякой странв, могли бы существовать только номинально, -и зло отъ такого порядка вещей было бы темъ более, чемъ съ большимъ искусствомъ и съ большимъ знаніемъ дѣла была бы устроена административная машина, и чемъ способнъе были бы тъ руки и тъ головы, съ помощію которыхъ она бы работала. Въ последнее время въ Англіи предлагали ввести такую міру, чтобы всё должности по гражданской службё, занимаемыя теперь по назначенію отъ правительства, замъщались по конкурсу; такимъ образомъ полагали пріобръсть для гражданской службы самыхъ способныхъ и образованныхъ людей. Многое было сказано и написано по этому случаю и за, и противъ подобной мёры. Одинъ изъ главныхъ аргументовъ,

на который особенно сильно напирали противники этой мёры, состояль въ томъ, что государственная служба не даетъ достаточнаго вознагражденія и не представляетъ такой привлекательной перспективы. чтобы привлечь къ себъ лучшія дарованія, — что другія профессіи, служба въ частныхъ обществахъ и въ другихъ частныхъ учрежденіяхъ, всегда будуть представлять для талантливыхъ людей каррьеру, болже для нихъ привлекательную. Ничего не было бы удивительнаго, еслибы этотъ аргументь быль приведень защитникомь обсуждавшейся системы въ отвътъ на главное затруднение, какое она представляеть; но нельзя не удивляться тому, что ея противники представляли, какъ главный противъ нея аргументъ, именно то, что составляетъ въ ней, такъ сказать, предохранительный клапанъ. Такая система, которая имъла бы своимъ результатомъ привлечение на государственную службу всёхъ лучшихъ дарованій, представляла бы, конечно, серьезную опасность. Если правительство возметъ на себя удовлетворение всъхъ этихъ общественныхъ потребностей, для удовлетворенія которыхъ необходимо организованное дъйствие сообща, широкая обдуманная предпріимчивость, и если при этомъ оно привлечеть къ себъ на службу самыхъ способныхъ людей, то тогда въ государствъ образуется многочисленная бюрократія, въ которой сосредоточится все высшее образование, вся практическая интеллигенція страны (мы исключаемъ изъэтого чисто спекулятивную интеллигенцію), - вся остальная часть общества

станетъ по отношенію къ этой бюрократіи въ положеніе опекаемаго, будеть ожидать отъ нея совътовъ и указаній, какъ и что ей дёлать, - тогда честолюбіе самыхъ способныхъ и деятельныхъ членовъ общества обратится на то, чтобы вступить въ ряды этой бюрократіи, и разъ вступивъ, подняться какъ можно выше по ступенямъ ея іерархіи. При такомъ порядкъ вещей вся та часть общества, которая находится внъ бюрократіи, сдълается совершенно неспособной, по недостатку практическаго опыта, обсуждать или сдерживать бюрократическую деятельность. Никакая бюрократія не въ состояніи принудить такой народъ какъ Американцы дълать или теривть что нибудь, чего онъ не хочетъ. Но тамъ, гдъ все дълаеть за народъ бюрократія, тамъ ничто не можеть быть сдёлано, что противно интересамъ бюрократіи. Политическая организація бюрократическихъ странъ представляетъ намъ сосредоточеніе всего опыта, всей практической способности народа въ одну дисциплинированную корпорацію для управленія остальною его частію, -и чемъ совершенне эта организація, чемь более привлекаеть она къ себъ способности изъ всъхъ слоевъ общества, чъмъ усившиве воспитываеть она людей для своихъ цвлей, тамъ полнае общее порабощение, а вмаста съ тъмъ и порабощение самихъ членовъ бюрократии. Въ такихъ странахъ правители на столько же рабы бюрократической организаціи и дисциплины, на сколько управляемые — рабы правителей. Китайскій мандаринъ есть въ такой же степени орудіе и креатура деспотизма, какъ и самый послѣдній земледѣлецъ. Каждый іезуитъ есть полный рабъ своего ордена и существуетъ только ради коллективной силы и значенія своихъ членовъ.

Не надо также забывать, что поглощение всёхъ лучшихъ способностей страны въ правительственную корпорацію рано или поздно дівлается біздственнымъ для умственной дъятельности и прогрессивности самой этой корпораціи. Будучи крѣпко сплочена, дъйствуя какъ система, и слъдовательно, какъ и всь системы, руководясь въ своихъ дъйствіяхъ извъстными, разъ установленными правилами, правительственная корпорація подвергается постоянно искушенію внасть въ безпечную рутину, превратиться въ мельничную лошадь, и когда она разъ впадеть въ такое состояніе, то если по временамъ и выходить изъ него, такъ развъ только увлекаясь какой нибудь незрълой идеей, успъвшей завладъть фантазіею одного изъ руководящихъ ею членовъ. Эти наклонности, общія всёмъ бюрократическимъ корпораціямъ, находятся между собой въ тесной связи, хотя, повидимому, и противоржчать одна другой. Единственно, что можетъ сдерживать эти наклонности, что можетъ служить стимуломъ для поддержанія способностей бюрократіи на изв'єстной степени высоты, это -- если способности бюрократіи будутъ предметомъ неусыпной критики со стороны другихъ не менъе сильныхъ способностей, находящихся внъ ея. Но для этого необходимо существованіе такихъ условій, при которыхъ могли бы,

независимо отъ правительства, формироваться люди способные и пріобрѣтать тѣ качества и ту опытность, безъ которыхъ невозможно правильное сужденіе о важныхъ практическихъ дѣлахъ. Если вы хотите имѣть постоянно хорошую корпорацію чиновниковъ, и притомъ такую корпорацію, которая была бы способна создавать улучшенія и имѣла бы охоту ихъ воспринимать,—если вы хотите, чтобъ ваша бюрократія не переродилась въ педантократію, то не допускайте, чтобы она сосредоточивала въ себѣ всѣ занятія, которыя образуютъ и воспитывають способности, необходимыя для управленія людьми.

Указать тотъ пунктъ, за который коллективная сила общества, управляемая признанными ея руководителями, не должна заходить въ своемъ стремленіи къ устраненію препятствій, лежащихъ на пути къ достижению общаго блага, -указать тотъ пунктъ, съ котораго примънение этой силы становится вреднымъ для свободы и прогресса, или правильнъе сказать, съ котораго зло отъ примъненія этой силы начинаетъ преобладать надъ истекающимъ изъ нея добромъ -- сохранить на сколько возможно всѣ выгоды, какія представляеть политическая и интеллектуальная централизація, избъгая при этомъ чрезмърнаго поглощенія частной дъятельности правительственною, вотъ одинъ изъ самыхъ трудныхъ и самыхъ сложныхъ вопросовъ въ наукъ управленія. Это-такой вопросъ, который не допускаеть общаго абсолютнаго ръшенія; его ръшеніе условливается главнымъ образомъ практическими подробностями,

требуетъпринятія во вниманіе весьма многочисленыхъ и разнообразныхъ соображеній. Впрочемъ я полагаю возможнымъ признать следующее общее правило, какъ практическій принципъ, который можно безопасно принять въ руководство, какъ идеалъ, который надо имъть постоянно въ виду, какъ критеріумъ, по которому следуеть обсуждать все меропріятія къ преодолжнію препятствій: наивозможно большее раздробленіе власти при полномъ достиженіи тёхъ цёлей, какія должна имъть власть, и вмъстъ съ этимъ наивозможно большая централизація знанія и наивозможно большее изліяніе этого знанія отъ центра. Такъ въ муниципальной администраціи, подобно тому, какъ это существуеть въ штатахъ Новой Англіи, всв мъстныя дёла, неподлежащія непосредственному завёдыванію тъхъ, кого непосредственно касаются, должны быть раздробляемы между отдёльными должностными лицами, избранными мъстнымъ населеніемъ, и кромъ того каждый особый родъ мъстныхъ дълъ долженъ подлежать надзору особаго центральнаго учрежденія, которое составляло бы часть общаго правительства. Органъ этого центральнаго надзора долженъ сосредоточивать въ себъ, какъ въ фокусъ, все разнообразное знаніе и весь опыть, какіе только могутъ быть почерпнуты изъ того, что делается во всёхъ мёстностяхъ по извёстной отрасли общественныхъ дёль, а также изъ того, что дёлается по этому предмету въ другихъ странахъ, и наконецъ изъ общихъ принциповъ политической науки. Этотъ центральный органъ долженъ имъть

право знать все, что только делается по его предмету, и его спеціальная обязанность должна состоять въ томъ, чтобы дёлать пріобретенное имъ знаніе полезнымъ для другихъ. Надо предполагать, что, будучи поставленъ на такую высоту, которая дълаетъ для него доступной столь широкую сферу для наблюденія, подобный органь будеть чуждь мелкихъ предразсудковъ и узкихъ взглядовъ, свойственныхъ мъстнымъ органамъ, и его мижнія будутъ имъть большой авторитеть; но власть его, по моему мнфнію, должна ограничиваться только понужденіемъ мъстныхъ должностныхъ лицъ къ исполненію законовъ, данныхъ имъ въ руководство. Во всемъ томъ, что не предусмотрено общими правилами, мъстныя должностныя лица должны быть предоставлены своему собственному сужденію подъличною отвътственностію предъ своими избирателями. За нарушеніе правиль эти лица должны быть отвътственны предъ закономъ, а самыя правила должны быть установляемы законодательною властію. Центральная административная власть должна только наблюдать за исполнениемъ законовъ, и если законы не исполняются надлежащимъ образомъ, то смотря по роду дёла, должна или обратиться къ суду для возстановленія силы закона, или къ избирателямъ для устраненія отъ должности лица, не исполняющаго законы, какъ следуетъ. Нечто похожее на такой центральный органъ надзора, какой мы предположили, представляеть бюро закона о бѣдныхъ (Poor law Board), имъющее назначениемънадзирать за администраторами налога для бъдныхъ (Poor Rate). Хотя власть этого бюро и переходить за предвлы той власти, какая, по нашему мивнію, должна принадлежать центральному надзирающему органу, но въ этомъ частномъ случав такое расширение власти было справедливо и необходимо, такъ какъ этому бюро предстояло искоренить глубоко вкоренившіяся привычки дурной администраціи и, притомъ, дело шло о такомъ предметъ, который глубоко затрогиваетъ не только интересы мъстностей, но интересы всего общества. И въ самомъ дълъ, нельзя же въдь признать, чтобы какая нибудь мъстность имъла нравственное право чрезъ дурное ведение своихъ дълъ превращать себя въ гнёздо пауперизма, потому что этотъ пауперизмъ неизбѣжно будетъ переходить на другія мъстности и такимъ образомъ вредить нравственному и физическому благосостоянію всего рабочаго класса. Впрочемъ если въ данномъ случав и можетъ быть совершенно оправдана та административная и законодательная власть, какая предоставлена бюро закона о бъдныхъ (и которою это бюро пользуется весьма умъренно, благодаря господствующему на этотъ счетъ съ обществъ мнънію), такъ какъ тутъ дело идетъ о первостепенномъ интересе всего народа, но ни въ какомъ случав не можетъ быть оправдано предоставление подобной власти такому органу, который надзираетъ за интересами чисто мъстными. Существование центральныхъ надзирающихъ органовъ было бы равно полезно по всёмъ отраслямъ администраціи. Никогда не можетъ быть

излишней такая деятельность правительства, которая не препятствуетъ индивидуальной дъятельности и индивидуальному развитію, а только помогаеть имъ, поощряеть ихъ. Зло начинается тамъ, когда вивсто того, чтобы вызвать людей на деятельность индивидуальную или коллективную, правительство замёняетъ ихъ дъятельность своею собственную, когда вмъсто того, чтобы служить источникомъ, откуда каждый могъ бы черпать нужныя ему сведенія, вмёсто того чтобы совътовать, а въ случат нужды и призывать на судъ, оно заставляетъ людей работать противъ ихъ воли или стоять въ сторонъ, сложа руки, и само за нихъ делаетъ то, что они должны были бы делать. Въ концъ концовъ государство всегда бываетъ не лучше и не хуже, чёмъ индивидуумы его составляющіе. Если оно предпочтеть административное искуство или, лучше сказать, эту кажущуюся способность, которая пріобр'втается практическимъ занятіемъ подробностями какого нибудь дёла, - если оно это предпочтетъ широкому и высокому индивидуальному развитію и ума чить такимь образомь своихь граждань, чтобы сдёлать ихъ послушнымъ въ своихъ рукахъ орудіемъ для достиженія хотя бы даже и благихъ цвлей, то не замедлить оно убъдиться, что съ маленькими людьми нельзя сдёлать ничего великаго, и что превосходная его машина, для совершенства которой оно встмъ пожертвовало, ни къ чему не пригодна по причинъ отсутствія жизненной силы, которую она задавило, чтобъ облегчить ходъ своей машины.

## Продаются во всъхъ книжныхъ магазинахъ:

Полный курсъ физики. А. Гано. Переводъ съ 18-го французскаго изданія Ф. Павленкова и В. Черкасова. Спб. 1882 г. 4-е дополненное изданіе. Цѣна 3 р. 50 коп. Къкнигѣ, состоящей изъ 1000 страницъ самой убористой печати, приложено 1122 политипажа, раскрашенный рисунокъ пяти спектровъ, множество дополненій автора и одного изъпереводчиковъ, 170 практическихъ задачъ съ указаніемъ ихъръшеній, заново составленный обзоръ метеорологическихъ явленій съ ученіемъ о предсказаніи погоды и краткій очеркъ популярной химіи. Курсъ этотъ одобренъ Ученымъ Комитетомъ Министерства Народнаго Просвъщенія, какъ пособіе для среднихъ учебныхъ заведеній.

Пчелка. Сборникъ стихотвореній, пословицъ и загадокъ, составленный Н. Блиновымъ. 3-е изд., съ 76 рис. Ц. 25 к.

Исторія открытія Америки. Соч. Ламе-Флери. Книга для чтенія дътей средняго и старшаго возраста. 228 стр. Ц та 50 к.

Итоги народнаго образованія въ европейскихъ государствахъ. Составилъ баронъ Н. А. Корфъ. Цъна 60 коп.

Нашъ другъ. Книга для чтенія въ школѣ и дома, 11-е иллюстрированное изданіе (съ 110 рисунками въ гекстѣ.) Составилъ баронъ Н. А. Корфъ. Ц. 65 к.

Руководство къ "Нашему Другу" (книга для учителей).

Цѣна 50 коп.

Популярная химія. Н. Вальберха и Ф. Павленкова. Съ 48 рисунками въ текстъ. Цъна 30 коп.

Наглядныя несообразности. (Дътскія задачи въ кар-

тинкахъ), Ф. Павленкова. 10 листовъ. Цена 1 р.

Жизнь Робинзона. Составилъ Н. Блиновъ. Съ 125 картинками вътекстъ. Цъна 1 р. 30 к. Въ папковомъ переплетъ 1 р. 50 к. Въ переплетъ съ золотыми тисненіями 1 р. 75 к.

Соціальная жизнь животныхъ. Опытъ сравнительной психологіи съ краткимъ очеркомъ исторіи соціологіи. Составилъ А. Эспинасъ. Переводъ съ французскаго Ф. Павленкова. Спб. 1882 г. 500 стр. Цъна 2 р. 50 к.

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

|                                                 | Стр. |
|-------------------------------------------------|------|
| Очеркъ жизни и дъятельности Д. С. Минля.        | I    |
| Утилитаріанизмъ.                                |      |
| ГЛАВА І.—Общія замізчанія                       | 5    |
| ГЛАВА II.—Что такое утилитаріанизмъ             | 15   |
| ГЛАВА III.—О верховной санкціи принципа пользы. | 59   |
| ГЛАВА IV.—О доказательности принципа пользы.    | 77   |
| ГЛАВА УКакая связь между справедливостію и      |      |
| пользою                                         | 92   |
| О свободѣ.                                      |      |
| ГЛАВА І.—Введеніе                               | 145  |
| ГЛАВА II.—О свободъ мысли и критики             | 175  |
| ГЛАВА IIIОбъ индивидуальности, какъ объ од-     |      |
| номъ изъ элементовъ благосостоянія.             | 256  |
| ГЛАВА IVО предълахъ власти общества надъ        |      |
| индивидуумомъ                                   | 298  |
| ГЛАВА УПримъненія                               | 341  |









